# وبالغياب المعالية

تأليف

شیخ الاسیام، وَخاتمة الحُقّاظِ شَهَاب لدین أبی الفضل احمدبن علی بن محمدَ بن حجرُ العَسقلانی (۳۷۷ یہ ۸۵۲ هـ)

> حَقَّقه وَعلَّى عَليه وَحرَّج أَحاديثَه ابوعَبدالرحمان فواز أحمد زمرلي

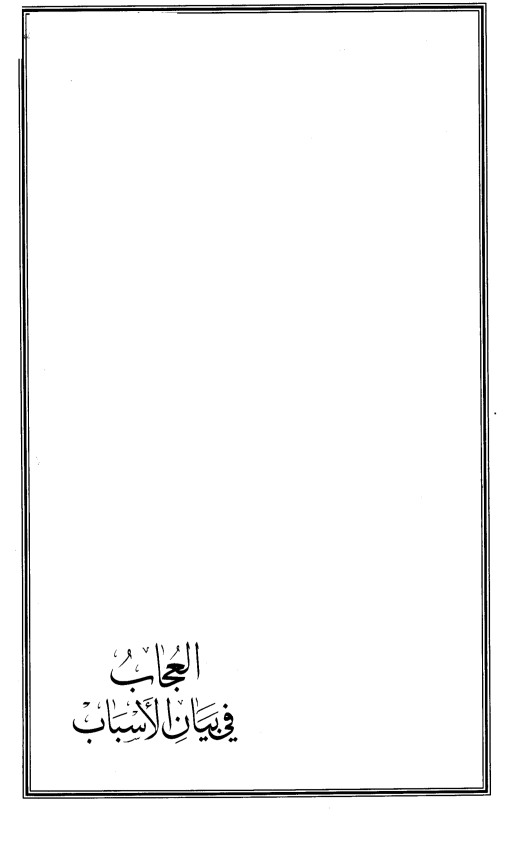
> > دار ابن حزم

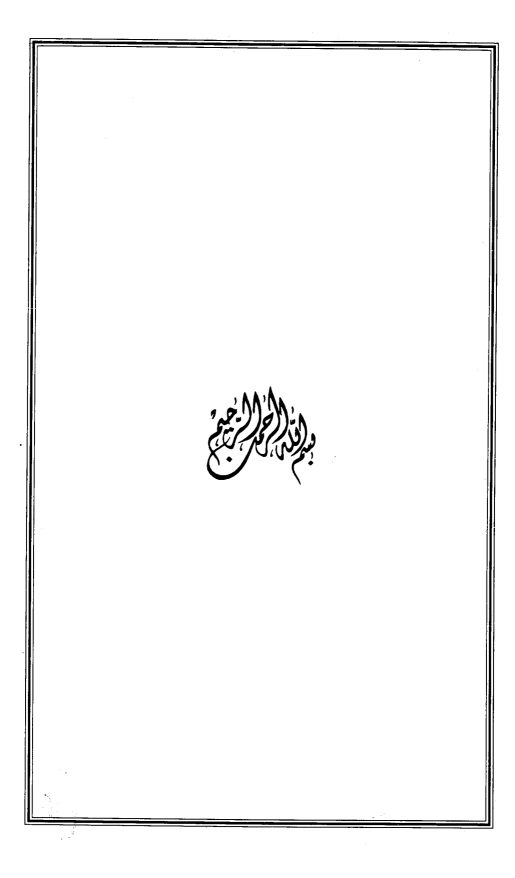
# جِقوق الطّبُعِ مَحفُّوظَهُ لِلنَّاشِرِ الطّبَعِنَّة الأُولِثِ ١٤٢٢ هـ - ٢٠٠٢ م

الكتب والدراسات التي تصدرها الدار تعبر عن آراء واجتهادات أصحابها

كارابن حزم الطائباعة والنشت والتونهي

بَيرُوت ـ لبنان ـ صَب: ١٤/٦٣٦٦ ـ سلفوت : ٧٠١٩٧٤





# مقدمة التحقيق

# وتشتمل على:

- ۔ تمهید.
- ـ مقدمة عن أسباب النزول ومعناه.
  - ـ تعريف بالحافظ ابن حجر.
- ـ التعريف بالمخطوط وبيان منهج التحقيق.





## مقدمة التحقيق

إنّ الحمد لله، نحمده ونستعينه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، مَن يهده الله فلا مضلّ له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَا وَٱسْتُم مُسْلِمُونَ ﷺ ﴿ [آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا فَوْلًا سَدِيدًا ﴿ يَمْلِحُ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرَ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ [الأحزاب: ٧٠، ٧١].

أما بعد، فإنّ أصدق الحديث كلام الله، وخير الهدي هدي محمد - عَلَيْ -، وشر الأمور محدثاتها، وكلّ محدثة بدعة، وكلّ بدعة ضلالة، وكلّ ضلالة في النار.

أما بعد، فإنّ حاجة الأمة ماسّة إلى فهم القرآن الذي هو حبل الله المتين، والذكر الحكيم، والصراط المستقيم.

الذي لا تزيغ به الأهواء، ولا تلتبس به الألسن، ولا يَخْلَق على كثرة

الترديد، ولا تنقضي عجائبه، ولا يشبع منه العلماء.

مَنْ قال به صدق، ومَنْ عمل به أُجِر، ومَنْ حكم به عدل، ومَنْ دعا إليه هُدي إلى صراط مستقيم.

ومَنْ تركه من جبار قصمه الله، ومَن ابتغى الهدى في غيره أَضلُّه الله.

ولقد منع العلماء أن يتعاطى التفسير أحد إلّا لمن كان جامعاً للعلوم التي يحتاج المفسر إليها، وهي خمسة عشر علماً:

أحدها: اللغة: لأنّ بها يعرف شرح مفردات الألفاظ ومدلولاتها بحسب الوضع.

قال مجاهد: لا يحلّ لأحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يتكلّم في كتاب الله إذا لم يكن عالماً باللغات.

ولا يكفي في حقه معرفة اليسير منها، فقد يكون اللفظ مشتركاً، وهو يعلم أحد المعنيين والمراد الآخر.

الثاني: النحو: لأنّ المعنى يتغيّر ويختلف باختلاف الإعراب، فلا بد من اعتباره.

أخرج أبو عبيد، عن الحسن: أنه سئل عن الرجل يتعلّم العربية يلتمس بها حسن المنطق، ويقيم بها قراءته؟

فقال: حسن، فتعلَّمها؛ فإنَّ الرجل يقرأ الآية فيعيا بوجهها، فيهلك فيها(١).

الثالث: التصريف: لأن به تعرف الأبنية والصيّغ.

قال ابن فارس: ومَنْ فاته علمه فاته المعظم؛ لأن (وجد) مثلًا، كلمة مبهمة، فإذا صرّفناه اتضحت بمصادرها.

الرابع: الاشتقاق: لأن الاسم إذا كان اشتقاقه في مادتين مختلفتين اختلف المعنى باختلافها: كالمسيح: هل هو من السياحة أو المسح؟

<sup>(</sup>١) رواه أبو عبيد في فضائل القرآن ص٢٠٩ ـ ٢١٠ وسنده صحيح إلى الحسن.

الخامس ـ والسادس ـ والسابع: المعاني والبيان والبديع: لأنه يعرف بالأول خواص تراكيب الكلام من جهة إفادتها المعنى.

وبالثاني: خواصها من حيث اختلافها بحسب وضوح الدلالة وخفائها. وبالثالث: وجوه تحسين الكلام.

هذه العلوم الثلاثة هي علوم البلاغة، وهي من أعظم أركان المفسّر؛ لأنه لا بد له من مراعاة ما يقتضيه الإعجاز، وإنما يدرك بهذه العلوم.

الثامن: علم القراءات: لأنّ به يعرف كيفية النطق بالقرآن، وبالقراءات يترجّح بعض الوجوه المحتملة على بعض.

التاسع: أصول الدين: بما في القرآن من الآيات الدالة على ذلك.

العاشر: أصول الفقه: إذ به يعرف وجه الاستدلال على الأحكام والاستنباط.

الحادي عشر: أسباب النزول والقصص: إذ بسبب النزول يعرف معنى الآية المنزلة فيه بحسب ما أنزلت فيه.

الثاني عشر: الناسخ والمنسوخ: ليعلم المحكم من غيره.

الثالث عشر: الفقه.

الرابع عشر: الأحاديث المبينة لتفسير المجمل والمبهم.

الخامس عشر: علم الموهبة: وهو علم يورثه الله تعالى من عمل بما علم.

فهذه العلوم ـ التي هي كالآلة للمفسّر ـ لا يكون مفسّراً إلّا بتحصيلها، فمن فسّر بدونها كان مفسراً بالرأي المنهي عنه (١).

وأنت ترى أنّ تحصيل هذه العلوم يحتاج إلى جهد وطول عناء، وقد أغنانا الله بكثرة التفاسير المعتبرة للقرآن الكريم والتي يحتاج الأمر إلى قراءتها والتمعن فيها وتمييز الأقاويل صحيحها من سقيمها، ومعرفة التفاسير المعتبرة من غيرها.

<sup>(</sup>١) انظر الإتقان ٤٥١٦ ـ ٤٥١ بتحقيقي، وشروط المفسر وآدابه ص٤٨ ـ ٥٣.

ومن أمثل ما ينصح به من التفاسير: تفسير الإمام الطبري، وتفسير ابن أبى حاتم، وتفسير الحافظ ابن كثير، والتفسير الكبير لشيخ الإسلام ابن تيمية.

وسئل شيخ الإسلام عن أي التفاسير أقرب إلى الكتاب والسنة: الزمخشري أو القرطبي، أم البغوي أم غير هؤلاء (١)؟

فأجاب تغمده الله برحمته ورضوانه:

الحمد لله.

أما التفاسير التي في أيدي الناس فأصحها تفسير محمد بن جرير الطبري، فإنه يذكر مقالات السلف بالأسانيد الثابتة، وليس فيه بدعة، ولا ينقل عن المتهمين كمقاتل بن بكير، والكلبي..

وأما التفاسير المسؤول عنها فأسلمها من البدعة والأحاديث الضعيفة: البغوي. لكنه مختصر من تفسير الثعلبي، وحذف منه الأحاديث الموضوعة، والبدع التي فيه، وحذف أشياء غير ذلك.

وأما الواحدي، فإنه تلميذ الثعلبي لكن الثعلبي فيه سلامة من البدع، وإن ذكرها تقليداً لغيره.

وتفسيره، وتفسير الواحدي البسيط والوسيط والوجيز فيها فوائد جليلة، وَفيها غَث كثير من المنقولات الباطلة وغيرها.

وأما الزمخشري: فتفسيره محشو بالبدعة، وعلى طريقة المعتزلة من إنكار الصفات والرؤية، والقول بخلق القرآن...

وتفسير القرطبي خير منه بكثير، وأقرب إلى طريقة أهل الكتاب والسنة، وأبعد من البدع...

وتفسير ابن عطية خير من تفسير الزمخشري، وأصح نقلًا وبحثاً، وأبعد عن البدع، وإن اشتمل على بعضها، بل هو خير منه بكثير. بل لعله

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۲۱/۱۳.

أرجح هذه التفاسير، لكن تفسير ابن جرير أصح من هذه كلها اه.

وقد لاحظت أخي القارىء أنّ من العلوم التي ينبغي على المتصدي لتفسير القرآن أن يتعلمها: أسباب النزول.

وهذا يدل دلالة جلية واضحة على مدى أهمية هذا العلم، الذي لا بد منه لتجلية معانى آيات القرآن الكريم.

ولقد اعتنى علماؤنا ببيان أسباب نزول الآيات القرآنية عناية فائقة تجلّت بإفراد مصنفات لذلك. ومن أهم هذه المصنفات على الإطلاق هو ما نقدّمه للمكتبة الإسلامية: «العجاب في بيان الأسباب» وحقاً إنه لعجاب، سطرته براعة خاتمة الحفاظ والمحققين، شيخ الإسلام الحافظ ابن حجر العسقلاني فأتى فيه بما لا يترك مجالًا لأحد أن يزيد.

ولكن الخسارة العظمى أن الحافظ ابن حجر توفي ـ رحمه الله ـ دون أن يبيضه ويتمه.

وفي هذا دعوة إلى الهيئات العلمية والجامعات الإسلامية أن توظف جماعة من المتخصصين يدرسون منهج الحافظ ابن حجر في هذا الكتاب الله، الماتع فيكملوا ما نقص على هذا النهج المبارك، فيخدموا بذلك كتاب الله، ويسدوا فراغاً مهماً في المكتبة الإسلامية.

ولقد شرّفني الله بالاعتناء بهذا السفر الجليل، فقمت بتحقيقه منذ سنوات ـ وقد استغرق مني العمل ما يزيد على ثلاث سنوات ـ ولم أدّخر جهداً في بيان آثاره وأحاديثه وتخريجها، مع عزو الأقوال إلى أصحابها.

فأرجو من الله القبول والرضى من عنده.

والله من وراء القصد وهو الهادي إلى سواء السبيل.

وکتبه آبو عبدالرحمٰن فواز أحمد زمرلی



مقدمة في بيان أسباب النزول معناه ــ وفوائده وعناية العلماء به





# أسباب نزول القرآن الكريم

#### تمهید:

من المعلوم أنّ الله أنزل القرآن الكريم هداية للناس إلى صراط العزيز الحميد، وإن هذا الإنزال ينقسم من حيث سبب النزول وعدمه إلى قسمين:

القسم الأول: قسمٌ نزل من الله ابتداء غير مرتبط بسبب من الأسباب الخاصة، إنما هو لمحض هداية الخلق للحق. وهذا القسم هو أكثر آيات القرآن الكريم.

القسم الثاني: قسم نزل مرتبطاً بسبب من الأسباب الخاصة. وهو ما يسميه العلماء: سبب نزول الآية (١).

وفي هذا المعنى يقول الإمام الجعبري: «نزول القرآن على قسمين: قسم نزل ابتداء، وقسم نزل عقب واقعة أو سؤال»(٢).

# معنى سبب النزول:

هو ما نزل قرآن بشأنه وقت وقوعه كحادثة أو سؤال.

فسبب النزول يكون قاصراً على أمرين:

١ ـ أن تحدث حادثة فيتنزل القرآن الكريم بشأنها.

<sup>(</sup>١) مناهل العرّفان ٨٩/١، ودراسات في علوم القرآن ص١٥١، وفي رحاب القرآن ١٧/٢.

<sup>(</sup>٢) الإتقان ١/٠١١.

٢ ـ أن يُسأل رسول الله ـ ﷺ ـ فيتنزل القرآن ببيان الحكم فيه.

ولا يعتبر الإخبار عن المستقبل، ولا قصص الأنبياء والمرسلين من أسباب النزول(١).

والمراد بقولنا: وقت وقوعه: الظروف التي ينزل القرآن فيا متحدثاً عن ذلك السبب، سواء أوقع هذا النزول عقب سببه مباشرة، أم تأخّر عنه مدة لحكمة من الحكم.

كما حدث ذلك حين سألت قريش رسول الله - ﷺ عن الروح وأصحاب الكهف وذي القرنين، فقال النبي - ﷺ -: «غدا أخبركم» (٢) ولم يستثن. فأبطأ عليه الوحي، حتى شق عليه ذلك، ثم نزلت الأجوبة، وفي طيّها يرشد الله تعالى رسوله - ﷺ - إلى أدب الاستثناء بالمشيئة. قال الله تعالى: ﴿وَلَا نَقُولَنَ لِشَانَءُ إِنِّ فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَانَءُ إِنِّ فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴿ وَلَا عَسَىٰ أَن يَهُدِينِ وَلَا لَا يَشَا أَن يَشَاءَ اللهُ وَاذَكُم رَبّك إِذَا نَسِيتُ وَقُل عَسَىٰ أَن يَهُدِينِ رَبّي لِأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشِدًا ﴿ اللهِ اللهِ الكهف: ٣٣، ٢٤].

ويفيد قولنا: أيام وقوعه في تعريف سبب النزول، الاحتراز عن الآيات التي تنزل ابتداء من غير سبب، بينما هي تتحدّث عن بعض الوقائع والأحوال الماضية أو المستقبلة، كبعض قصص الأنبياء السابقين وأممهم، وكالحديث عن الساعة وما يتصل بها، وهو كثير في القرآن الكريم (٣).

## طريق معرفة سبب النزول:

لا طريق لمعرفة أسباب النزول إلّا بالنقل الصحيح.

قال الواحدي(٤): لا يحلّ القول في أسباب نزول الكتاب إلّا بالرواية

<sup>(</sup>۱) في رحاب القرآن ٣/٢، ومناهل العرفان ٨٩/١ - ٩١، ودراسات في علوم القرآن ص١٠٥ - ١٥٩، والإتقان ١٢٧/١.

<sup>(</sup>٢) سيأتي ص٢٥ إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان ١/٠٠ ـ ٩١، ودراسات في علوم القرآن ص١٥٣ ـ ١٥٤، والإتقان ١٢٧/١.

<sup>(</sup>٤) أسباب النزول للواحدي ص٨، وانظر البرهان ٢٣/١، والإتقان ١٢٦/١ ـ ١٢٧، ومناهل العرفان ١٩٥/١.

والسماع ممن شاهدوا التنزيل، ووقفوا على الأسباب، وبحثوا عن علمها.

وقد قال محمد بن سيرين (١): سألت عبيدة عن آية من القرآن، فقال: اتّق الله وقُلْ سداداً، ذهب الذين يعلمون فيمَ أنزل الله القرآن.

وقال ابن دقيق العيد<sup>(٢)</sup>: معرفة سبب النزول أمر يحصل للصحابة بقرائن تحتف بالقضايا، وربما لم يجزم بعضهم، فقال: أحسب هذه الآية نزلت في كذا.

قال الحاكم في علوم الحديث (٣): إذا أخبر الصحابي الذي شهد الوحي والتنزيل عن آية من القرآن: أنها نزلت في كذا، فإنه حديث مسند.

ومشى على هذا ابن الصلاح وغيره (٤).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (٥): قولهم: نزلت هذه الآية في كذا: يراد به تارة سبب النزول، ويراد به أن ذلك داخل في الآية وإن لم يكن السبب، كما تقول: عنى بهذه الآية كذا.

وقد تنازع العلماء في قول الصحابي: نزلت هذه الآية في كذا: هل يجري مجرى المسند ـ كما لو ذكر السبب الذي أُنزلت لأجله ـ أو يجري مجرى التفسير منه الذي ليس بمسند؟

فالبخاري يدخله في المسند، وغيره لا يدخله فيه، وأكثر المسانيد على هذا الاصطلاح، كمسند أحمد وغيره، بخلاف ما إذا ذكر سبباً نزلت عقبه، فإنهم كلهم يدخلون مثل هذا في المسند.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو عبيد في الفضائل ص٢٢٨، وابن أبي شيبة في المصنف برقم (٣٠٠٩٩)، والطبري في تفسيره ٨٦/١، والواحدي في أسباب النزول ص٩، وسنده صحيح.

<sup>(</sup>٢) الإحكام ٤/١٤٧.

<sup>(</sup>٣) معرفة علوم الحديث ص٢٠.

<sup>(</sup>٤) انظر التقييد والإيضاح ص٧٠، وفتح المغيث ١٤٢/١ ـ ١٤٤، ونكت الحافظ ابن حجر ٢٠٣٠ ـ ٥٣٠، والجامع لأخلاق الراوي ٢٩٣/٢.

<sup>(</sup>٥) مقدمة في أصول التفسير ص٣٤ ـ ٣٨.

وقال الزركشي في البرهان<sup>(۱)</sup>: قد عرف من عادة الصحابة والتابعين أنّ أحدهم إذا قال: نزلت هذه الآية في كذا، فإنه يريد بذلك أنها تتضمن هذا الحكم، لا أنّ هذا كان السبب في نزولها، فهو من جنس الاستدلال على الحكم بالآية، لا من جنس النقل لما وقع.

## عناية العلماء باسباب النزول:

اعتنى العلماء ـ رحمهم الله تعالى ـ عناية مميزة بدراسة أسباب النزول، وتتجلى هذه العناية في ثلاث صور:

الأولى: أنّ المفسرين يوردون في أول تفسير كل آية ما ورد في سبب نزولها ـ إن كان لها سبب نزول ـ.

الثانية: أنهم أفردوا في بيان أسباب النزول أبواباً مستقلة من أبواب علوم القرآن في مؤلفاتهم.

الثالثة: أنهم أفردوا لأسباب النزول مؤلفات مستقلة.

ومن أول مَنْ أفرده بالتأليف علي ابن المديني.

وممن ألّف فيه: الإمام الواحدي في كتابه المشهور «أسباب النزول». وقد اختصره الجعبري.

ولابن الجوزي كتاباً في أسباب نزول القرآن.

وللإمام الحافظ ابن حجر \_ هذا الكتاب الرائع \_ «العجاب في أسباب النزول».

وقد ذكر السيوطي أنه اطلع على مسودة هذا الكتاب، وأن ابن حجر مات \_ رحمه الله تعالى \_ قبل أن يبيضه.

وللسيوطي: «لباب النقول في أسباب النزول» وهو يحتاج إلى تحقيق<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) البرهان ٣١/١ ـ ٣٢ . وانظر الإتقان ١٢٦/١ ـ ١٢٧.

 <sup>(</sup>۲) انظر دراسات في علوم القرآن ص١٥١ ـ ١٥٢، والبرهان ٢٢/١، والإتقان ١٢٠/١،
 وفي رحاب القرآن ١٥/٢ ـ ١٦، واللآليء الحسان ص١٤٣.



# فوائد معرفة أسباب النزول

يخطىء مَنْ يظنّ أنْ لا فائدة من معرفة أسباب النزول، وأنه لا طائل تحت هذا الفن، لجريانه مجرى التاريخ.

بل إنه لذو فوائد عديدة، ولفوائده العديدة اعتنى به العلماء، وأفردوا فيه التصانيف، ومن تلك الفوائد الجمة:

1 \_ الفائدة الأولى: الوقوف على المعنى وإزالة الإشكال(١): لا شك أنّ معرفة سبب النزول تعين على فهم الآية فهماً صحيحاً، فإنّ العلم بالسبب يورث العلم بالمسبب.

بل إنّ من الآيات ما يصعب فهم المراد منها، ويقع الخطأ في تفسيرها، إذا لم يعلم سبب نزولها.

لهذا قال الواحدي (٢): لا يمكن تفسير الآية دون الوقوف على قصتها وبيان نزولها.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (٣): معرفة سبب النزول يعين على فهم الآية، فإنّ العلم بالسبب يورث العلم بالمسبب.

<sup>(</sup>۱) انظر الإتقان ۱۲۱/۱ ـ ۱۲۲، والبرهان ۲۲/۱ ـ ۲۷، واللآلىء الحسان ص ١٤٤، ومناهل العرفان ۱۷/۱ ـ ۹۳، ودراسات في علوم القرآن ص ۱۵۷ ـ ۱۵۸، وفي رحاب القرآن ۲۰/۲ ـ ۳۱.

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول ص۸.

<sup>(</sup>٣) مقدمة التفسير ص٧٧.

وقال ابن دقيق العيد (١): بيان سبب النزول طريق قوي في فهم معاني القرآن، وقد أشكل على مروان بن الحكم معنى قوله تعالى: ﴿لَا تَحْسَبَنَ اللَّذِينَ يَقْرَحُونَ بِمَآ أَتَوَا . . ﴾ الآية [آل عمران: ١٨٨]. وقال: لئن كان كل امرىء فرح بما أوتي، وأحب أن يُحمد بما لم يفعل معذّباً، لنعذبن أجمعون. حتى بين له ابن عباس: أنّ الآية نزلت في أهل الكتاب حين سألهم النبي - عن شيء فكتموه إياه، وأخبروه بغيره، وأروه أنهم أخبروه بما سألهم عنه، واستحمدوا بذلك إليه (٢).

٢ ـ الفائدة الثانية: معرفة حكمة الله تعالى على التعيين فيما شرعه بالتنزيل، وفي ذلك نفع للمؤمنين وغير المؤمنين:

أما المؤمن فيزداد إيماناً على إيمانه ويحرص كلَّ الحرص على تنفيذ أحكام الله والعمل بكتابه، لما يتجلى له من المصالح والمزايا التي نيطت بهذه الأحكام، ومن أجلها جاء هذا التنزيل.

وأما الكافر فتسوقه تلك الأحكام الباهرة إلى الإيمان إن كان منصفاً، حين يعلم أنّ هذا التشريع الإسلامي قام على رعاية مصالح الإنسان، لا على الاستبداد والتحكم والطغيان (٣).

" - الفائدة الثالثة: تيسير الحفظ وتسهيل الفهم، وتثبيت الوحي (٤): فإنّ ربط الأحكام بالحوادث والأشخاص، والأزمنة والأمكنة تقرّر المعلومات وتركزها، وتساعد على سهولة استذكارها.

<sup>(</sup>١) إحكام الأحكام ١٤٧/٤.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (٤٥٦٨)، ومسلم (٢٧٧٨)، والترمذي (٣٠١٤)، والنسائي في التفسير (١٠٦) /٣٥٢ ـ ٣٥٣، وأحمد ٢٩٨/١، والحاكم ٢٩٩/٢، وابن جرير في تفسيره ١٣٨/٤، وعبدالرزاق في التفسير ١٤١/١ ـ ١٤٢، والطبراني في المعجم الكبير (١٠٧٠)، والواحدي في أسباب النزول ص١٣٦ ـ ١٣٨، والبغوي في تفسيره ٢٨٤/١.

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان ٩١/١، وانظر الإتقان ١٢٠/١، وفي رحاب القرآن ٢٥٥/٣، والبرهان (٣) مناهل العرفان ص١٤٤٠، ودراسات في علوم القرآن ص١٠٥٠.

<sup>(</sup>٤) انظر مناهل العرفان ٩٥/١، ودراسات في علّوم القرآن ص١٦٠، واللآليء الحسان ص١٤٤، وفي رحاب القرآن ٢٥/٢ ـ ٣٦.

٤ ـ الفائدة الرابعة: معرفة مَنْ نزلت فيه الآية على التعيين، حتى لا يشتبه بغيره (١).

• \_ الفائدة الخامسة: دفع توهم الحصر (٢): عما يفيد بظاهره الحصر: نحو قوله سبحانه في سورة الأنعام: ﴿ قُل لا آجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَا أَن يَكُونَ مَيْـتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْسُ أَوْ فِسَقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِدْ ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

ذهب الشافعي إلى أنّ الحصر في هذه الآية غير مقصود، واستعان على دفع توهمه بأنها نزلت بسبب أولئك الكفار الذين أبوا إلّا أن يحرّموا ما أحلّ الله ويحلُّوا ما حرّم الله، عناداً منهم ومحادة لله ورسوله، فنزلت الآية بهذا الحصر الصوري مشادّة لهم ومحادّة من الله ورسوله، لا قصداً إلى حقيقة الحصر.

نقل السبكي عن الشافعي أنه قال ما معناه: إنّ الكفار لما حرّموا ما أحلّ الله، وأحلُوا ما حرَّم الله، وكانوا على المضادة والمحادّة جاءت الآية مناقضة لغرضهم، فكأنه قال: لا حلال إلّا ما حرّمتموه، ولا حرام إلّا ما أحللتموه، نازلًا منزلة مَنْ يقول: لا تأكل اليوم حلاوة، فتقول: لا آكل اليوم إلّا حلاوة.

والغرض المضادة لا النفي والإثبات على الحقيقة.

فكأنه تعالى قال: لا حرام إلا ما أحللتموه من الميتة، والدم، ولحم الخنزير، وما أهل لغير الله به.

ولم يقصد حل ما وراءه، إذ القصد إثبات التحريم لا إثبات الحل. اه.

<sup>(</sup>۱) الإتقان ۱۲۲/۱ ـ ۱۲۳، ومناهل العرفان ۹۰/۱، وفي رحاب القرآن ۳٦/۲، ودراسات في علوم القرآن ص١٦٠ ـ ١٦٥.

 <sup>(</sup>۲) البرهان ۲۳/۱ \_ ۲۶، والإتقان ۱۲۲۱، ومناهل العرفان ۹۳/۱ \_ ۹۶، وفي رحاب القرآن ۳۳/۲ \_ ۳۰.

قال إمام الحرمين: وهذا في غاية الحسن، ولولا سبق الشافعي إلى ذلك لما كنّا نستجيز مخالفة مالك في حصر المحرمات فيما ذكرته الآية.

7 ـ الفائدة السادسة (۱): أن اللفظ قد يكون عاماً، ويقوم الدليل على تخصيصه، فإذا عرف السبب قصر التخصيص على ما عدا صورته، فإنّ دخول صورة السبب قطعي، وإخراجها بالاجتهاد ممنوع، كما حكى الإجماع عليه القاضى أبو بكر في التقريب.

٧ ـ الفائدة السابعة: تخصيص الحكم بالسبب<sup>(٢)</sup> ـ عند مَنْ يرى: أنّ العبرة بخصوص السبب لا بعموم اللفظ ..



<sup>(</sup>۱) انظر الإتقان ۱۲۰/۱، ومناهل العرفان ۹٤/۱ ـ ۹۰، والبرهان ۲۲/۱ ـ ۲۳، ودراسات في علوم القرآن ص۱۹۲.

<sup>(</sup>٢) الإتقان ١٢٠/١، ومناهل العرفان ٩٤/١، والبرهان ٢٢/١، ودراسات في علوم القرآن ص١٦٣٠.



# التعبير عن سبب النزول وحكم تعدد الأسباب والنازل واحد

العبارات الدالة على سبب النزول بعضها نص فيه لا تقبل التأويل والاحتمال، وبعضها غير صريح في السببية، بل يحتملها ويحتمل تفسير المعنى، وما تضمنته الآية من الأحكام.

فمن الأول: قولهم: سبب نزول الآية كذا: مصرّحاً بلفظ سبب النزول.

أو قولهم: حدث كذا وكذا، فنزلت الآية: فيؤتى بفاء داخلة على مادة نزول الآية عقب سرد الحادثة.

أو سئل رسول الله - عَن كذا، فأنزل الله كذا: بلفظ الفاء الدالة على الترتيب:

فتلك عبارات نَصُّ في بيانِ السبب.

ومن الثاني: قولهم: نزلت في كذا: فإنّ العبارة تحتمل السبب، وتحتمل تفسير المعنى.

وطريق معرفة المراد من هذه العبارة هو القرائن: فتارة تحمل على التفسير، إن ذكر فيها معنى تدل عليه الآية.

وتارة تحمل على سبب النزول: إن ذكر فيها شخص من الأشخاص، أو حادثة من الحوادث.

وقد ترتب على اختلاف الروايات، واختلاف العبارات صور يحتاج المفسّر إلى بيان الحكم فيها:

#### تعدد الأسباب والنازل واحد:

الصورة الأولى: روايتان متعارضتان كلّ منهما نص في سبب النزول. إحداهما: صحيحة، والأخرى: غير صحيحة، فإنه تعتمد الرواية الصحيحة وتردّ الأخرى.

مثاله: ما أخرجه الشيخان وغيرهما عن جندب: اشتكى النبي ـ ﷺ ـ فلم يقم ليلة أو ليلتين، فأتته امرأة، فقالت: يا محمد، ما أرى شيطانك إلّا وقد تركك، فأنزل الله: ﴿وَالضَّحَىٰ إِنَّ وَالْتَهَىٰ وَالْتَهَىٰ وَاللَّهُ عَلَى وَاللَّهُ عَلَى وَاللَّهُ عَلَى وَاللَّهُ وَمَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا وَلَا لَهُ وَاللَّهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وأخرج الطبراني وابن أبي شيبة، عن حفص بن ميسرة، عن أمه، عن أمه، عن أمها ـ وكانت تخدم رسول الله ـ على أن جرواً دخل بيت النبي ـ عن أمها لله ينزل عدخل تحت السرير فمات، فمكث النبي ـ على ـ أربعة أيام لا ينزل عليه الوحي، فقال: «يا خولة، ما حدث في بيت رسول الله؟ جبريل لا يأتيني».

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱۲۶ ـ ۲۹۰۰ ـ ۲۹۰۱ ـ ۲۹۰۱)، ومسلم (۱۷۹۷)، والنسائي (۱۱۸۱)، والترمذي (۱۲۳۰)، وأحمد ۲۱۲۴ ـ ۳۱۳، وابن حبان (۲۰۶۱)، والطبري ۲۳۱/۳۰، والطبراني (۱۷۰۹ ـ ۱۷۱۰ ـ ۱۷۱۱)، والحاكم ۲۷۷۷، والواحدي في أسباب النزول ص ۲۰۷۷، والبيهقي في الدلائل ۸/۸۰ ـ ۰۹. وفي السنن ۱٤/۳.

والبغوي في تفسيره ٤٩٧/٤.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني (٦٣٦) ٢٤٩/٢٤ .قال الحافظ ابن حجر في الفتح ٧١٠/٨: «بإسناد فيه من لا يعرف» اهـ.

ورواه ابن أبي شيبة في المصنف (٢٥٢٠٢) عن أسامة.

قال الحافظ ابن حجر \_ رحمه الله (۱) \_: قصة إبطاء جبريل بسبب كون الكلب تحت سريره مشهورة، لكن كونها سبب نزول هذه الآية غريب، بل شاذ مردود بما في الصحيح، والله أعلم.

وقال في موضع آخر(٢): بإسناد فيه مَنْ لا يعرف.

الصورة الثانية: روايتان متعارضتان، كلّ منهما نصّ في سبب النزول، وهما صحيحتان، لكن لإحداهما مرجّح على الأخرى، ككونها أصح، أو كون راويها مشاهداً للقصة دون راوي الثانية، فإنه يؤخذ بالرواية الراجحة وتهمل الرواية الأخرى.

مثاله: ما أخرجه البخاري، عن ابن مسعود، قال: كنت أمشي مع النبي \_ ﷺ ـ بالمدينة، وهو يتوكأ على عسيب، فمرّ بنفر من اليهود، فقال بعضهم: لو سألتموه، فقالوا: حدّثنا عن الروح. فقام ساعة ورفع رأسه، فعرفت أنه يوحى إليه، حتى صعد الوحي، ثم قال: ﴿قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّ وَمَا أُوتِيتُم مِنْ الْعِلْمِ إِلَا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٥٥](٣).

وأخرج الترمذي ـ وصحّحه ـ عن ابن عباس، قال: قالت قريش لليهود: أعطونا شيئاً نسأل هذا الرجل. فقالوا: اسألوه عن الروح. فسألوه، فأنزل الله ﴿مَن يَشْفَعُ شَفَعَةً . . ﴾ الآية [النساء: ٨٥](٤).

<sup>(</sup>۱) في الفتح ٧١٠/٨.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۰/۸.

<sup>(</sup>٣) رواه السبخساري (١٢٥ ـ ٤٧٢١ ـ ٧٢٩٧ ـ ٧٤٥٦ ـ ٧٤٦٢)، ومسلم (٢٧٩٤)، والسبخساري (٣١٩)، وأحمد (٤١٠١ ـ ٤٤٤ ـ ٤٤٠)، والنسائي في الكبرى (٣١٩) والترمذي (٣١٩٠)، والطبري في تفسيره ١٥٥/١٥، والطبراني في المعجم الصغير ٢٠٦٨، وابن حبان (٩٧ ـ ٩٨)، وأبو نعيم في الدلائل ١٢٦/٢، وابن أبي عاصم في السنة (٩٧٠)، والواحدي في أسباب النزول ص٢٩١.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (٣١٤٠)، وأحمد في المسند ٢٥٥/١، والنسائي في الكبرى (٣٣٤) ٢٨١/٢، (التفسير)، وابن حبان (٩٩)، والحاكم في المستدرك ٣١/٢، وأبو الشيخ في العظمة (٤٠٣) ٣/٣٤، وأبو يعلى (٢٥٠١)، والبيهقي في الدلائل ٤٦/٢، والواحدي في أسباب النزول ص٢٩١٠.

فهذا يقتضي أنها نزلت بمكة. والأول خلافه، وقد رجّح بأنّ ما رواه البخاري أصح من غيره، وبأنّ ابن مسعود كان حاضر القصة.

الصورة الثالثة: روايتان متعارضتان، كلّ منهما نص في سبب النزول، وهما مستويتان في الصحة، ولا مرجّح لإحداهما، لكن يمكن الجمع بينهما، بأنّ كلّا من السبين حصل مع تقارب زمانيهما، ونزلت الآية عقيب حصولهما، فإنه يحمل الأمر على تعدد السبب لنازل واحد.

مثاله: آية اللعان.

أخرج البخاري من طريق عكرمة، عن ابن عباس: أنَّ هلال بن أمية قذف امرأته عند النبي - عَلَيْ -: «البينة أو حد في ظهرك».

فقال: يا رسول الله، إذا رأى أحدنا مع امرأته رجلًا ينطلق يلتمس البينة!؟ فأنزل عليه ﴿وَالنَّينَ يَرْمُونَ أَزْوَجَهُمْ ﴾.. حتى بلغ ﴿إِن كَانَ مِنَ الصَّدْقِينَ﴾ [النور: ٦ - ٩](١).

وأخرج الشيخان عن سهل بن سعد قال: جاء عويمر إلى عاصم بن عدي، فقال: اسأل رسول الله \_ ﷺ \_: أرأيت رجلًا وجد مع امرأته رجلًا، فقتله، أيقتل به، أم كيف يصنع؟

فسأل عاصم رسولَ الله \_ على السائل، فأخبر عاصم عويمراً، فقال: «إنه قد أُنزل فقال: «إنه قد أُنزل فقال: «إنه قد أُنزل فيك وفي صاحبتك قرآن..» الحديث (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٤٧٤٧)، وأبو داود (٢٢٥٤)، والترمذي (٣١٧٩)، وابن ماجه (٢٠٦٧)، والدارقطني (١٢٢) ٣٧٧/٣.

وله طرق أخرى انظر تخريجنا لسنن ابن ماجه.

<sup>(</sup>۲) رواه السبخاري (۷۲۵ ـ ۲۷۶۱ ـ ۷۲۰۹ ـ ۵۳۰۸)، ومسلم (۱٤۹۲)، وأبسو داود (۲۲۵۰ ـ ۲۲۵۷)، والنسائي ۱۲۳/۱ ـ ۱۶۴، والطبراني (۲۷۷۰ ـ ۲۸۵۰)، وابن حبان (۲۸۵۳ ـ ۲۸۸۶ ـ ۲۸۸۰)، والبيهقي ۲/۵۸۰، و۲۸۹۷ ـ ۳۹۹ ـ ۲۰۰ ـ ۲۰۱.

جمع بينهما بأنَ أول ما وقع له ذلك هلال، وصادف مجيء عويمر ـ أيضاً ـ فنزلت في شأنهما معاً.

وإلى هذا جنح النووي<sup>(١)</sup>، وسبقه الخطيب، فقال: لعلهما اتفق لهما ذلك في وقت واحد.

قال الحافظ ابن حجر<sup>(٢)</sup>: لا مانع أن تتعدد القصص ويتحد النزول.

الصورة الرابعة: روايتان متعارضتان كل منهما نصَّ في سبب النزول، وهما مستويتان في الصحة، ولا مرجّح لإحداهما على الأخرى، ولا يمكن اعتبار نزول الآية إجابة لحادثتيهما معاً لبعد الزمان بينهما، فيحمل الأمر على تعدد النزول وتكرره.

مثاله: ما أخرجه الشيخان، عن المسيب قال: لما حضر أبا طالب الوفاة، دخل عليه رسول الله \_ ﷺ وعنده أبو جهل وعبدالله بن أبي أمية، فقال: «أي عم، قل: لا إله إلا الله، أحاج لك بها عند الله».

فقال أبو جهل وعبدالله: يا أبا طالب، أترغب عن ملَّة عبدالمطلب؟

فلم يزالا يكلمانه حتى قال: هو على ملّة عبدالمطلب، فقال النبي - عَلَيْ د: «الأستغفرن لك ما لم أنه عنه».

فنزلت: ﴿مَا كَاكَ لِلنَّبِي وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة: (المراه)] (١١٣).

وأخرج الترمذي \_ وحسّنه \_ عن على، قال: سمعت رجلًا يستغفر

<sup>(</sup>۱) شرح النووي على صحيح مسلم ١٢٠/١٠.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۵۰/۸.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٣٦٠ ـ ٣٨٨٤ ـ ٣٧٧١ ـ ٢٦٨١)، ومسلم (٢٤)، والنسائي البخاري (٢٤)، والنسائي على ٩٠/٥، وأحمد في المسند ٥/٣٤، والطبراني في المعجم الكبير (٢٧٨) (٢٧٨، والطبري في تفسيره ١١/١١ ـ ٤٢ و ٢٧/٧، وابن حبان في صحيحه (٩٨٧)، والواحدي في أسباب النزول ص ٢٦٠ ـ ٢٦٢، والبيهقي في الأسماء والصفات ص ٩٠ ـ ٨٥، وفي الدلائل ٣٤٢/٢ ـ ٣٤٣.

لأبويه وهما مشركان، فقلت: تستغفر لأبويك وهما مشركان؟!!

فقال: استغفر إبراهيمُ لأبيه وهو مشرك، فذكرت ذلك لرسول الله \_ عَلِيمُ \_ فنزلت(١).

وأخرج الحاكم وغيره، عن ابن مسعود، قال: خرج النبي - عَلَيْ - يُوماً إلى المقابر، فجلس إلى قبر منها، فناجاه طويلًا، ثم بكى، فقال: «إنّ القبر الذي جلست عنده قبر أمي، وإني استأذنت ربي في الدعاء لها فلم يأذن لين ب فأنون على: ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيّ وَالَّذِينَ مَامَنُواْ أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة: ١١٣]».

# فنجمع بين هذه الأحاديث بتعدد النزول.

الصورة الخامسة: روايتان مختلفتان في نازل واحد، إحداهما نص في سبب النزول، والأخرى ليست نصاً فيه، فإنه تعتمد الأولى على أنها لسبب النزول، وتحمل الثانية على بيان المعنى والتفسير؛ لأنّ النص أقوى، فيعمل به.

مثاله: أخرج مسلم عن جابر، قال: كانت اليهود تقول: مَنْ أتى امرأته في دبرها في قبلها جاء الولد أحول، فأنزل الله: ﴿ نِسَآ وُكُمُ حَرْثُ لَكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٣](٢).

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۳۱۰۱)، والنسائي ۹۱/٤، وأحمد ۹۹/۱ ـ ۱۳۰ ـ ۱۳۱، وأبو يعلى (۳۳۵ ـ ۲۱۹)، والطبري في تفسيره ٤٣/١١.

وفي سنده: عبدالله بن الخليل: ذكره ابن حبان في الثقات. وروى عنه جمع من الثقات. وقال الحافظ ابن حجر في التقريب ٤١٢/١: «مقبول» اهـ.

وانظر تهذيب التهذيب ١٩٩/، والكاشف ٧٤/٢.

وفي سنده \_ أيضاً \_ أبو إسحاق السبيعي: اختلط بأخرة، وهو مشهور بالتدليس. وقد عنعنه. والثوري \_ الراوي عنه \_ روايته عنه في الصحيحين.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۹۲۸)، ومسلم (۱۶۳۵)، والترمذي (۲۹۷۷ ـ ۲۹۷۷)، وأبو داود (۲۱۲۳)، والنسائي في الكبرى (۱۹۳۵ ـ ۸۹۷۵ ـ ۸۹۷۵) (۲۱۲۳، وابن ماجه (۱۹۲۵)، والدارمي (۱۰۵۳)، وابن حبان (۱۹۲۱ ـ ۱۹۹۷)، وأبو يعلى (۲۰۲۱)، والحميدي (۱۲۲۳)، والواحدي في أسباب النزول ص۷۵ ـ ۲۷، والطحاوي ۲۰/۲ ـ ۱۱، والبيهقي ۱۹۵/۷ ـ ۱۹، والبغوي في تفسيره ۱۹۸/۱.

وأخرج البخاري عن ابن عمر، قال: أنزلت ﴿ نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٣٢٣] في إتيان النساء في أدبارهن (١٠).

فالمعتمد حديث جابر لأنه نقل، وقول ابن عمر استنباط منه.

الصورة السادسة: روايتان مختلفتان في نازلِ واحد، وكلتاهما ليست نصاً في سبب النزول، واللفظ يحتملهما، فإنهما تقبلان معاً على أنهما للتفسير والبيان (٢٠).

ما نزل مكرراً: قد ينزل الشيء مرتين تعظيماً لشأنه، وتذكيراً به عند حدوث سببه خوف نسيانه.

وهذا كما قيل في الفاتحة: نزلت مرتين: مرة بمكة، وأخرى بالمدينة. وكذلك ما ورد في ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَـدُ ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَأَنها جواب لأهل الكتاب بالمدينة.

والحكمة في هذا كلّه أنه قد يحدث سبب من سؤال أو حداثة تقتضي نزول آية، وقد نزل قبل ذلك ما يتضمنها، فتؤدي تلك الآية بعينها إلى النبي \_ ﷺ - تذكيراً لهم بها، وبأنها تتضمن هذه، والعالِم قد يحدث له حوادث، فيتذكر أحاديث وآيات تتضمن الحكم في تلك الواقعة، وإن لم تكن خطرت له تلك الحادثة قبل، مع حفظه لذلك النص (٣).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٥٢٦ ـ ٤٥٢٧).

<sup>(</sup>٢) انظر في هذا المبحث: الإتقان ١٢٧/١ ـ ١٣٦، ومناهل العرفان ٩٦/١ ـ ١٠١، واللآليء الحسان ص١٤٦ ـ ١٤٩، وفي رحاب القرآن ٢١/٢ ـ ٢٨.

<sup>(</sup>٣) البرهان ٢٩/١ ـ ٣١، وانظر مناهل العرفان ١٠١/١، واللآليء الحسان ص١٤٩.



اختلف أهل الأصول: هل العبرة بعموم اللفظ أو بخصوص السبب؟

أي: هل اللفظ العام الوارد على سبب خاص يتناول بنصه الأفراد المشبهين للسبب؟

أو هذا اللفظ العام مقصود به الفرد الخاص، وهو السبب ودخول غيره في حكمه إنما يكون بدليل آخر غير النص.

وقد ذهب جمهور العلماء إلى أنّ العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

واستدلوا بأدلة ثلاثة:

الأول: احتجاج الصحابة وغيرهم في وقائع بعموم آيات نزلت على أسباب خاصة، شائعاً ذائعاً بينهم.

الثاني: لفظ الشارع وحده هو الدليل، وهو الحجة، وليس السؤال والسبب، ولذلك قد يعدل الشارع بالجواب عن سنن السؤال، لحكمة يعلمها الله، وتنبيها للسائل أنه كان ينبغي له أن يهتم بما أجيب عنه، لا بما سأل، فلفظ الشارع هو أساس الاستدلال.

<sup>(</sup>۱) انظر هذا المبحث في الإتقان ۱۲۳/۱ ـ ۱۲۴، وفي رحاب القرآن ۳۷/۲ ـ ٤١، وفي اللآليء الحسان ص١٠٠٠ ـ ١٠١، ومناهل العرفان ١٠٦/١ ـ ١٠٩، والبرهان للزركشي ٢٤/١ ـ ٢٠٨.

الثالث: أنّ الأصل في اللغة هو حمل الألفاظ على معانيها الأصلية المتبادرة منها، ما لم تقم قرينة مانعة من إرادة المعنى الأصلي، واللفظ العام حقيقته والمتبادر منه حمله على كلّ الأفراد التي يصدق عليها، فتخصيصه بفرد يحتاج إلى قرينة مانعة من شموله لكل أفراده، ولا قرينة يعتدّ بها؛ لأنّ خصوص السبب لا يمنع شمول اللفظ له ولبقية أفراده.





# ترجمة الحافظ ابن حجر «رحمه الله تعالى«

#### اسمه ونسبه ولقبه:

هو أحمد بن علي بن محمد بن محمد بن علي بن محمود بن أحمد بن حجر.

الكناني القبيلة، وهي قبيلة عربية.

العسقلاني الأصل، نسبة إلى عسقلان، وهي مدينة تقع بساحل الشام في فلسطين.

المصري المولد، والمنشأ، والدار، والوفاة.

الشافعي مذهباً.

قاضي القضاة، شيخ الإسلام، أمير المؤمنين في الحديث.

كان يلقب بشهاب الدين، ويكنى: أبا الفضل.

وقد اشتهر به ابن حجر. قال الإمام السخاوي: اختلف هل هو اسم أو لقب؟ فقيل: هو لقب لأحمد الأعلى في نسبه.

وقيل: بل هو اسم لوالد أحمد المشار إليه.

#### ولادته:

ولد الحافظ ابن حجر في أسرة عريقة في العلم والمكارم ـ في الثاني والعشرين من شعبان سنة ٧٧٣ هجرية.

#### صفاته:

كان رحمه الله ربعة، للقصر أقرب، أبيض اللون، منوّر الصورة، مليح الشكل، صبيح الوجه، كث اللحية أبيضها، قصير الشارب، نحيف الجسم، فصيح اللسان، شجى الصوت.

وكان كثير الصمت، شديد الحياء.

# نشأته وطلبه للعلم:

نشأ الحافظ ابن حجر يتيماً، فقد توفي والده وعمره أربع سنوات، وتوفيت أمه قبل ذلك وهو طفل.

وكان أبوه أوصى قبل وفاته بولده كبيرَ التجار أبا بكر محمد بن علي بن أحمد الخروبي، فقام يأمره أحسن قيام.

وكان لوصيّه الخروبي فضل كبير في إقبال الحافظ ابن حجر على الاشتغال بالعلم.

ولما أكمل اثنتي عشرة سنة، حجّ وصيّه في سنة أربع وثمانين، واستصحب ابن حجر معه، فحجّا، وجاورا، وصلّى بالناس في سنة خمس وثمانين وسبعمائة بالناس التراويح بمكة، بالمسجد الحرام.

وسمع بمكة من الشيخ عفيف الدين عبدالله بن محمد بن محمد النشاوري، ثم المكي، غالب صحيح البخاري، وهو أول شيخ سمع عليه الحديث.

وكذلك أخذ فقه الحديث عن الشيخ جمال الدين أبي حامد محمد بن عبدالله بن ظهيرة المكي، في كتاب عمدة الأحكام، للحافظ عبدالغني المقدسي.

فكان أول شيخ بحث عليه في فقه الحديث.

ثم عاد في صحبة وصيه الزكي الخروبي إلى مصر، ووصلها سنة ٧٨٦هـ. وأقبل على الاشتغال، فجد واجتهد، فحفظ كتباً من مختصرات العلوم، مثل عمدة الأحكام، وملحة الإعراب، وألفية الحديث للعراقي وغيرها.

وكان رحمه الله سريع الحفظ.

وقرأ القرآن تجويداً على الشهاب أحمد بن محمد ابن الفقيه علي الخيوطي، ثم على الصدر سليمان بن عبدالناصر الإبشيطي شيئاً من العلم.

ثم توفي وصيه الخروبي سنة ٧٨٧هـ وكانت وفاته سبباً في فتور عزمه عن طلب العلم، ولم يشتغل إلا بعد استكمال سبع عشرة سنة.

وقد حبّب الله \_ عز وجل \_ إليه فن الحديث، فأقبل عليه بكليته، وأول ما طلب بنفسه في سنة ٧٩٣هـ، لكنه لم يكثر من الطلب إلا في سنة ٧٩٦هـ.

فأخذ عن مشايخ ذلك العصر، واجتمع بالحافظ العراقي فلازمه عشرة أعوام، وتخرّج به، فانتفع بملازمته، وقرأ عليه مِن الكتب والأجزاء الشيء الكثير.

وأذن له في التدريس في علوم الحديث سنة ٧٩٧هـ وكان العراقي يعظّمه جداً.

ثم قرأ وسمع من مسندي القاهرة ومصر الشيء الكثير.

#### رحلاته:

لقد استفاد الحافظ ابن حجر من رحلاته الاستفادة الجمة، حيث حصل السماع من شيوخ كبار، وسمع العوالي.

ولقد رحل داخل مصر إلى قوص والصعيد والإسكندرية والقاهرة والجيزة وغيرها.

ثم رحل إلى اليمنِ مرتين الأولى سنة ٧٩٩هـ والثانية سنة ٨٠٦هـ فحصّل فيها العلم الغزير. ورحل إلى الحجاز غير مدة للحج والمجاورة والعلم. ورحل أيضاً إلى الديار الشامية.

## شيوخه ومن أخذ عنهم العلم:

لقد استفاد الحافظ ابن حجر من الشيوخ واجتمع له منهم ما لم يجتمع لأحد من أهل عصره. فشيوخه كثيرون جداً، وقد جمعهم في كتاب جليل القدر أسماه: «المَجْمَع المؤسَّس للمُعْجَم المفهرَس» ورتبهم على حروف المعجم.

ويبلغ عددهم تقريباً ٦٢٨ شيخاً.

فممن أخذ عنهم القراءات: الشيخ برهان الدين إبراهيم بن أحمد بن عبدالمؤمن التنوخي البعلي.

وصدر الدين محمد بن محمد بن عبدالرزاق السفطي المقرىء.

والشهاب أحمد بن محمد بن علي الخيوطي.

وممن أخذ عنهم الفقه وأصوله: الشيخ عمر بن رسلان بن نصير البلقيني.

والعلامة عمر بن علي بن أحمد بن محمد بن عبدالله، سراج الدين ابن الملقن.

والعالم برهان الدين إبراهيم بن موسى بن أيوب الأبناسي.

والشيخ محمد بن علي بن محمد بن عمر بن عيسى ابن القطان.

والشيخ محمد بن أبي بكر بن عبدالعزيز بن محمد بن إبراهيم بن سعد الله بن جماعة.

وممن أخذ عنهم اللغة والأدب: إمام عصره في اللغة محمد بن

يعقوب بن محمد بن إبراهيم بن عمر بن أبي بكر بن إدريس بن فضل الله الشيرازي، الفيروزآبادي.

والشيخ محمد بن إبراهيم بن محمد البشتكي.

والمحب ابن هشام محمد ابن جمال الدين عبدالله بن يوسف بن هشام.

وممن أخذ عنهم الحديث: الحافظ العراقي: عبدالرحيم بن الحسين.

والحافظ علي بن أبي بكر بن سليمان بن أبي بكر الهيثمي.

والحافظ جمال الدين، محمد بن عبدالله بن ظهيرة.

والشيخة فاطمة بنت المنجا التنوخية.

وغيرهم.

#### مهامه:

ولي الحافظ ابن حجر مناصب عديدة، وشغل وظائف كثيرة.

منها الإملاء: فقد شرع الحافظ ابن حجر في عقد مجالس الإملاء ابتداء بسنة ٨٠٨ هجرية.

ومنها التدريس: وقد أذن له بالتدريس كبار شيوخه. فدرّس التفسير والحديث والفقه في مدارس عديدة.

ومنها الإفتاء: فقد ولي إفتاء «دار العدل» واحداً وأربعين عاماً، وذلك من سنة ٨١١هـ واستمرت معه حتى وفاته رحمه الله تعالى.

ومنها القضاء.

ومنها الخطابة والإمامة والوعظ: فقد تولى وظيفة الخطابة بالجامع الأزهر وغيره من مساجد مصر.

## تلاميذه ومن أخذ عنه العلم:

ومن أهم تلاميذه الذين أخذوا عن الحافظ ابن حجر العلم والحديث:

- الحافظ محمد بن عبدالرحمٰن بن محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد، شمس الدين، السخاوي.
- والحافظ برهان الدين إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن علي بن أبى بكر، البقاعي.
- والحافظ زكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا الأنصاري، شيخ الإسلام.
- والحافظ محمد بن محمد بن عبدالله بن خيضر أبو الخير ابن الخيضرى.
- والحافظ محمد بن محمد بن محمد بن عبدالله بن محمد بن عبدالله بن محمد بن عبدالله بن فهد المكي.
- والحافظ كمال الدين، محمد بن عبدالواحد بن عبدالحميد بن مسعود، المعروف بابن الهمام.
  - ـ والحافظ قاسم بن قطلوبغا.
- والحافظ محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمود بن غازي، المعروف بابن الشحنة.
  - ـ والحافظ محمد بن ناصر الدين السعدي.

وغيرهم الكثير.

#### مصنفاته:

ابتدأ الحافظ ابن حجر بالتصنيف في حدود سنة ٧٩٦ هجرية.

وبسبب هذه البداية المبكرة في التصنيف، وما رزقه الله من سعة الاطلاع، ودقة الفهم، والذكاء المفرط، كان للحافظ ابن حجر المؤلفات البديعة، والمصنفات الكثيرة الماتعة.

ولقد أوصل الحافظ السخاوي عدد مصنفات الحافظ إلى ٢٧٠ مصنفاً.

وعدّ منها الحافظ السيوطي في نظم العقيان ١٩٨ مصنفاً.

#### ومن أهم مصنفاته:

- \_ فتح البارى شرح صحيح البخاري.
  - ـ تهذيب التهذيب.
  - ـ تقريب التهذيب.
    - ـ لسان الميزان.
  - ـ الإصابة في تمييز الصحابة.
  - \_ إتحاف المهرة بأطراف العشرة.
  - ـ نكت على مقدمة ابن الصلاح.
- ـ أطراف المسند المعتلى بأطراف المسند الحنبلي.
- ـ أمالي الأذكار المسمى: نتائج الأفكار في تخريج أحاديث الأذكار.
  - ـ الأمالي الحلبية.
  - ـ انتقاض الاعتراض.
  - \_ تخريج أحاديث مختصر ابن الحاجب.
    - \_ تغليق التعليق.
  - \_ تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس.
  - ـ التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير.
  - ـ العجاب في بيان الأسباب ـ وهو كتابنا الذي نقدمه ـ.
    - ـ القول المسدد في الذب عن مسند الإمام أحمد.
      - ـ الكافي الشاف في تخريج أحاديث الكشاف.
        - \_ المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية.

- ـ نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر.
- ـ شرح نخبة الفكر: نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر.
  - \_ النكت الظراف على الأطراف.
  - ـ تبصير المنتبه بتحرير المشتبه.
    - نزهة الألباب في الألقاب.
  - ـ تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأئمة الأربعة.
    - ـ إنباء الغمر بأنباء العمر.
    - ـ الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة.
      - ـ رفع الأصر عن قضاة مصر.
      - بلوغ المرام من أدلة الأحكام.
        - وغيرها الكثير.

#### مكانته وثناء الأئمة عليه:

قال السخاوي: فأما ثناء الأئمة عليه فاعلم أنّ حصر ذلك لا يستطاع وهو في مجموعه كلمة إجماع. انتهى.

ولقد أثنى على الحافظ ابن حجر أشياخه، ومعاصروه من أقرانه، وتلامذته، والأئمة الكبار من بعده. ومن ذلك:

- قول العراقي: ولما كان الشيخ العالم الكامل الفاضل المحدّث المفيد المجيد، الحافظ المتقن، الضابط الثقة المأمون، شهاب الدين أحمد أبو الفضل ابن الشيخ الإمام العالم الأوحد المرحوم نور الدين.
- وقال عنه برهان الدين الأبناسي: الشيخ الإمام العلامة، المحدث المتقن المحقق الشيخ شهاب الدين أبو الفضل أحمد ابن الشيخ الإمام العالم صدر المدرسين، مفتى المسلمين أبي الحسن على الشهير بابن حجر.

- وقال أبو زرعة: الشيخ الإمام، والسيد الهمام، ذي الأوصاف الحميدة، والمناقب العديدة، جمال المحدثين، مفيد الطالبين، شهاب الدين أبى الفضل.
- وقال ابن ناصر الدين في بعض مراسلاته: إلى مولانا وسيدنا شيخ الإسلام، حافظ الأعلام، ناصر السنة، إمام الأئمة، قاضي قضاة الأمة، أبي الفضل أسبغ الله على الوجود ظل بقائه.
- وقال ابن قاضي شهبة: بقية العلماء الأعلام، قاضي القضاة، وصاحب المصنفات التي سارت بها الركبان.
- وقال: وبالجملة فهو إمام زمانه، وحافظ وقته أوانه، وعنده من الذكاء والفطنة وصفاء القريحة ما تحيّر فيه الأمصار.

وقال البقاعي: شيخ الإسلام، وطراز الأنام، عَلَم الأئمة الأعلام، حافظ العصر، وأستاذ الدهر، سلطان العلماء، وملك الفقهاء...

- ويقول ابن فهد: الإمام العلامة الحافظ، فريد الوقت، مفخرة الزمان، بقية الحفاظ، علم الأئمة الأعلام، عمدة المحققين، وخاتمة الحفاظ المبرزين، والقضاة المشهورين، أبو الفضل شهاب الدين.

وهو إمام علّامة، حافظ محقق، متين الديانة، حسن الأخلاق، لطيف المحاضرة، حسن التعبير، عديم النظير، لم تَرَ العيون مثله، ولا رأى هو مثل نفسه.

- ويقول الحافظ السيوطي: شيخ الإسلام وإمام الحفاظ في زمانه، وحافظ الديار المصرية، بل حافظ الدنيا مطلقاً.

# وفاته وما قيل في رثائه:

توفي رحمه الله تعالى ليلة السبت المسفرة عن الثامن والعشرين من ذي الحجة، بعد العشاء بنحو ساعتين.

وحزن الناس لموته، وقفلت الأسواق، وغلقت الحوانيت، وشوهدت

له جنازة عظيمة، لم يكن بعد جنازة ابن تيمية أحفل منها.

فاجتمع في جنازته من الخلق ما لا يحصيهم إلا الله عز وجل، وشيّعته القاهرة كلها في موكب مهيب.

وصلّى عليه العَلَم البلقيني بإذن الخليفة بمصلّى المؤمنين بالرميلة خارج القاهرة، ونقل نعشه إلى القرافة الصغرى حيث دفن بتربة بني الخرّوبي المقابلة لجامع الديلمي، بين تربة الإمام الشافعي والشيخ مسلم السلمي.

### ومما قيل في رثائه:

ما قاله شهاب الدين المنصوري:

بكاك العلم حتى النحو أضحى وقد أضحى البديع بلا بيان وقد درست دروس العلم حزنا تنكرت المعارف في عياني وما عوضت من بدل وعطف ولم جنتِ المنون على كرام فيا قبراً ثوى فيه تهني سقاك الله عيناً سلسبيلاً

مع التصريف بعدك في جدال وقد سلفت معانيه الغوالي وقد ضلّ الجواب عن السؤال وتمييزي غداً في سوء حال سوى توليد سقمي واعتلالي وجندلت الكميّ بلا قتال فقد حزت الجميل مع الجمال وأسبغ ما عليك من الظلال

رحم الله الإمام الحافظ الجليل ابن حجر العسقلاني، وجزاه الله خير ما جازى داعية حق وعالم عَلَم، وأسكنه فسيح جنانه.

#### \*\*\*



# مصادر الترجمة

- ـ الجواهر والدرر في ترجمة شيخ الإسلام ابن حجر: للسخاوي.
  - ـ حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، للسيوطي.
  - \_ الحافظ ابن حجر العسقلاني: تأليف عبدالستار الشيخ.
    - \_ مقدمة كتاب تغليق التعليق، بقلم سعيد القزقي.



# التعريف بالمخطوط وبيان المنهج المتبع في تحقيق الكتاب

#### وصف المخطوطة:

اعتمدت في تحقيق هذا الكتاب على نسخة قديمة كتبت سنة ٨٨٩ هجرية.

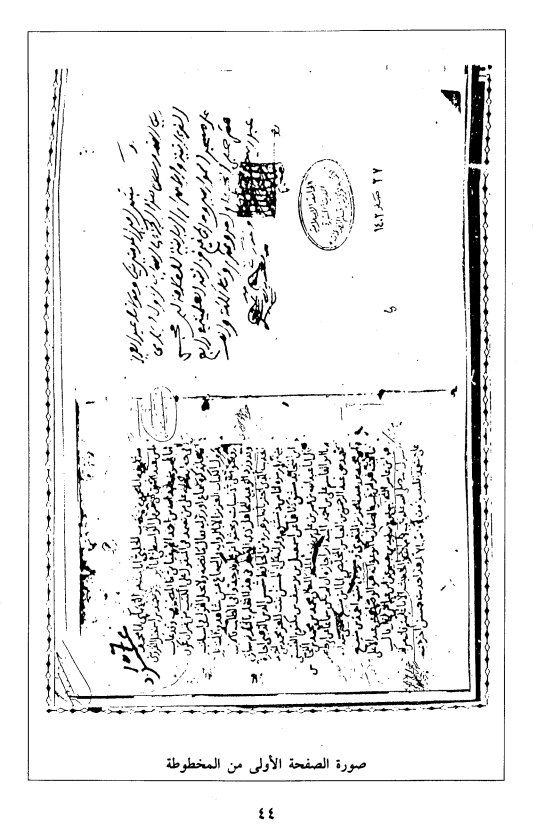
وهي ناقصة من أولها: وفيها الديباجة والبسملة.

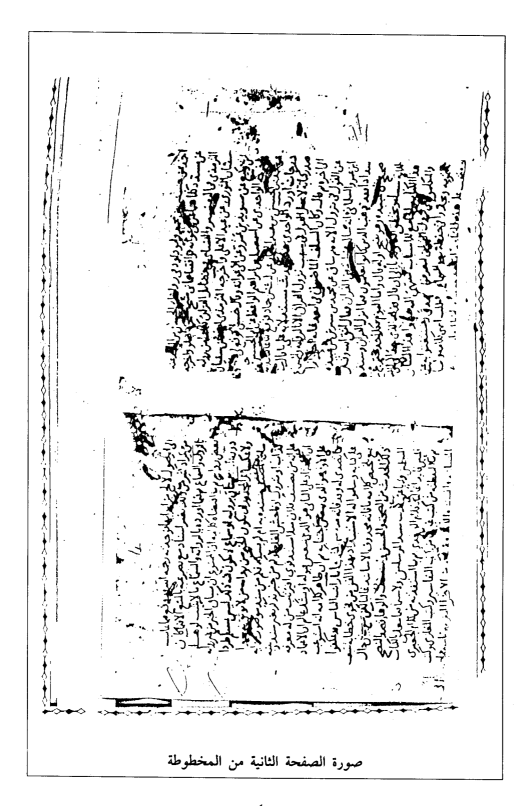
وهذه المخطوطة موجودة في خزانة ابن يونس العمومية بمراكش رقم (٢٥٨) وهي موجودة بمركز المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة مصورة عن نسخة مراكش.

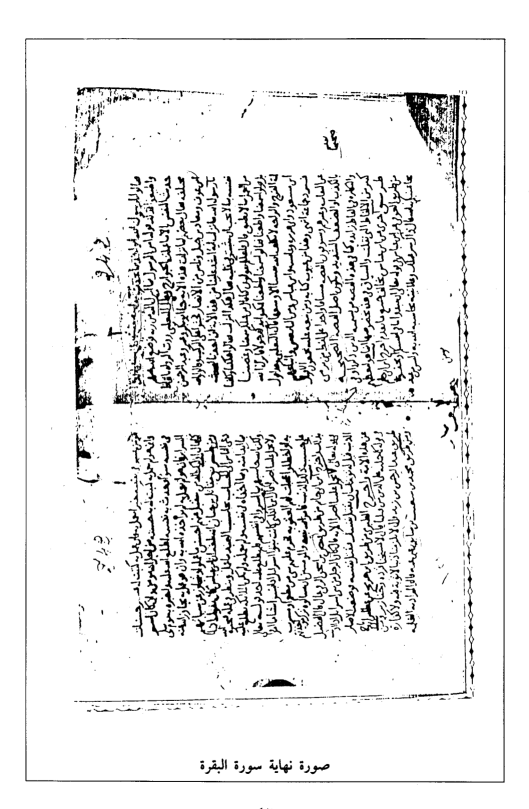
وهي تقع في ٢٠٠ صفحات. انتهت عند ذكر سبب نزول قوله تعالى: ﴿ أَيِّنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ . . ﴾ الآية .

وكل صفحة تحتوي على 19 سطر تقريباً. وقد وقع فيها بعض النقص، بسبب الرطوبة أحياناً، والتصوير أحياناً أخرى. وعلى هامشها بعض التصويبات والتعليقات. ذكرتها في موضعها ونبّهت عليها.

وإليك صوراً عنها.







# المنهج المتّبع في التحقيق:

لقد اتبعت الخطوات التالية في تحقيقي لهذا الكتاب:

- ١. ـ نسخته على طريقة الإملاء الحديث.
- ٢ ـ خرجت آياته ووضعت اسم السورة ورقم الآية في متن الكتاب.
- ٣ ـ خرجت أحاديث وآثاره الكثيرة، مبيناً الحكم عليها من حيث الصحة والضعف، مستعيناً بأقوال أهل العلم في ذلك.
  - ٤ \_ عزوت الأقوال إلى مصادرها ما استطعت إلى ذلك سبيلًا.
    - ـ ما كان من زياداتي وضعته بين قوسين.
- ٦ ـ ترجمت للحافظ ابن حجر ترجمة تبين أهم معالم حياته وإنجازاته.
  - ٧ ـ وضعت للكتاب فهرست لمواضيعه، وأحاديثه.

هذا جهد المقل.

فما كان من صواب فمنّة من الله تعالى على.

وما كان من خطأ فمنى ومن الشيطان.

#### منهج الحافظ ابن حجر في هذا الكتاب:

هذا الكتاب هو في الحقيقة تتميم لكتاب الواحدي في أسباب النزول، وتعقيب عليه في مواضع كثيرة.

فلخص كلامه، وتتبعه فيما فإته من محذوف الأسانيد، وبيّن حال الآثار والأحاديث من حيث الصحة والحسن والضعف.

ولنترك المجال للحافظ ابن حجر نفسه في بيان منهجه وطريقته في تأليف هذا الكتاب حيث يقول ـ بعد أن ذكر مقدمة الواحدي في كتابه ـ: ثم إنّ ظاهر كلامه أنه استوعب ما تصدّى له، وقد فاته منه شيء كثير.

فلما رأيتُ الناس عكفوا على كتابه وسلّموا له الاستبداد بهذا الفن من فحوى خطابه، تتبعت مع تلخيص كلامه ما فاته محذوف الأسانيد غالباً، لكن مع بيان حال ذلك الحديث من الصحة والحسن والضعف والوهاء قصد النصح للمسلمين، وذباً عن حديث سيد المرسلين، ولا سيما فيما يتعلّق بالكتاب المبين.

فأبدأ غالباً بكلام الواحدي، ثم بما استفدته من كلام الجعبري، ثم بما التقطته من كتب غيرهما من كتب التفاسير، وكتب المغازي، وكتب المسانيد والسنن والآثار، وغير ذلك من الأجزاء المتفرقة.

ناسباً كل رواية لراوية، وكلّ مقالة لمخرجها.

ثم لا أذكر من الزيادات إلّا ما هو سبب نزول بادىء الرأي، لا ما يكون من هذا القبيل بضرب من تأويل.

وقد أورد الواحدي من ذلك أشياء ليست بكثيرة، فلم أحذف منها شيئاً، بل جعلت علامة ما أزيده: «ز» يكتب على أول القول. انتهى.

ثم قدّم ـ رحمه الله ـ فصلًا جامعاً لبيان حال من نقل عنه التفسير من التابعين ومن بعدهم.



العان الماري المعان الم





#### مقدمة المؤلف

# بساندار حمرارحيم

[1/1]... (۱) مشافهة أنا محمد بن حبيب الحلبي، أنا بيبرس العقيلي، أنا محمد بن عبدالله بن أبي سهل الواسطي، أنا أبو الخير أحمد بن إسماعيل القزويني، أنا عمر بن عبدالله بن أحمد الأرغياني، أنا المصنف.

وقد عاب في خطبة كتابه على من يعتمد في المنقول على الكتب من غير أن يكون لما يذكره سماع أو رواية، فقال ما نصه (٢): «ولا يحلّ القول في أسباب نزول الكتاب ـ العزيز ـ إلّا بالرواية والسماع عمن شاهدوا التنزيل ووقفوا على الأسباب، وبحثوا عن عملها، وجدُّوا في الطلاب.

قال<sup>(٣)</sup>: وقد ورد الوعيد للجاهل ذي العثار في هذا العلم بالنار.

ثم ساق الحديث الذي أخبرنا به أبو هريرة ابن الحافظ شمس الدين

<sup>(</sup>١) من هنا ابتدأت المخطوطة، والمقدمة، وما قبل ذلك في حكم مفقود.

وهذا السند هو سند الحافظ ابن حجر إلى الواحدي.

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول للواحدي ص٨.

<sup>(</sup>٣) غير واضحة في المخطوطة، ولعلها ما أثبتناه.

الذهبي إجازة منه أرسله لنا من دمشق، وقرأته على أم الحسن بنت العز محمد بن أحمد بن المنجا بدمشق، كلاهما عن إسماعيل بن يوسف بن مكتوم القيسي، قال: أنا عبدالله بن عمر بن علي بن زيد، نا أبو المعالي محمد بن محمد بن النحاس، نا أبو القاسم علي بن أحمد البندار - إجازة إن لم يكن سماعاً -، عن أبي طاهر محمد بن عبدالرحمٰن بن العباس المخلص، أنا ابن منيع - يعني: عبدالله بن محمد بن عبدالعزيز البغوي -، نا يزيد ابن بنت أحمد بن منيع، أنا ليث - هو: ابن حماد الصفار -، نا أبو عوانة - هو: الوضاح -، عن عبدالأعلى - هو: ابن عامر الثعلبي -، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: قال رسول الله - بياله من المحديث عني إلّا ما علمتم، فإنّ مَن كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار»(۱).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود كما في تحفة الأشراف ٤٢٣/٤.

والترمذي في كتاب تفسير القرآن، باب (١) ما جاء في الذي يفسّر القرآن برأيه، حديث رقم (٢٩٥٠) ١٩٩/٥ بلفظ: «من قال في القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار»: من طريق سفيان الثوري، عن عبدالأعلى، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس.

وحديث رقم (٢٩٥١) ١٩٩/٥ بلفظ: «اتقوا الحديث عني إلّا ما علمتم، فمن كذب عليّ متعمداً فليتبوأ مقعده من النار»: عليّ متعمداً فليتبوأ مقعده من النار، ومن قال في القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار»: من طريق سفيان بن وكيع، عن سويد بن عمرو، عن أبي عوانة، عن عبدالأعلى.

والنسائي في كتاب فضائل القرآن من سننه الكبرى، باب (٥٩) من قال في القرآن بغير علم، حديث رقم (٨٠٨٤ ـ ٨٠٨٥) ٣١٠ - ٣١ بلفظ الترمذي الأول: من طريق سفيان الثوري، عن عبدالأعلى به.

وأحمد في المسند ٢٣٣/١ ـ ٢٦٩ ـ ٢٩٣.

والدارمي في المقدمة من سننه، باب (٢٥) اتقاء الحديث عن النبي ـ على - والتثبت فيه، حديث رقم (٢٣٢) ٨٨/١ بلفظ: «من كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار»: من طريق محمد بن عيسى، عن أبى عوانة، عن عبدالأعلى.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٢٣٣٨) ٢٢٨/٤ من طريق المعلى، عن أبي عوانة، عن عبد الأعلى بنحو لفظ الترمذي الثاني.

وحديث رقم (٢٧٢١) ٥/٩٠ ـ ١١٠ من طريق زهير، عن الحسن بن موسى، عن أبي عوانة، عن عبدالأعلى به.

= والواحدي في أسباب النزول ص ٨ - ٩ من طريق ليث بن حماد، عن أبي عوانة، عن عدالأعلى به.

والطبري في تفسيره ٨/١ من طريق شريك وسفيان، عن عبدالأعلى به بالنهي عن القول في القرآن بغير علم.

والخليلي في الإرشاد، حديث رقم (٩٥) ٣٩٦/١ من طريق سفيان الثوري، عن عبدالأعلى بالنهى عن القول في القرآن بالرأي.

والبيهقي في شعب الإيمان، حديث رقم (٢٢٧٥ ـ ٢٢٧٦) ٤٢٣/٢ من طريق سفيان، عن عبدالأعلى بالنهى عن القول في القرآن بالرأي.

والخطيب في الجامع لأخلاق الراوي، حديث رقم (١٦٤٢) ٢٨٤/٢ من طريق أبي عوانة، عن عبدالأعلى بالنهى عن القول في القرآن بالرأي.

والسمرقندي في بحر العلوم ٧٢/١ ـ ٧٣ من طريق سفيان، عن عبدالأعلى بالنهي عن القول في القرآن بالرأي.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٢٣٩٢ ـ ٣٥/١٢ (١٢٣٩٣ ـ ٣٦ الأول من طريق سفيان بالنهي عن الكذب على النبي ـ طريق سفيان من طريق أبي عوانة، عن عبدالأعلى.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (١١٧) ٢٥٧/١ عن أبي عوانة بلفظ المصنف و(١١٨ ـ ١١٩) ٢٥٨/١ من طريق سفيان، عن عبدالأعلى بالنهي عن القول في القرآن بالرأي.

وفي معالم التنزيل ٣٤/١ ـ ٣٥ من طريق عبدالأعلى، بالنهي عن القول في القرآن بالرأي.

قلت: سنده ضعيف، فيه:

١ ـ عبدالأعلى بن عامر الثعلبي: قال ابن معين: ليس بذاك القوي.

وقال النسائي: ليس بالقوي.

وقال العقيلي: تركه ابن مهدي والقطان.

انظر التهديب ٩٤/٦ ـ ٩٥، والتقريب ٤٦٤/١، والكاشف ١٣٠/٢، وفيض القدير ١٣٢/١.

#### وله طريق أخرى:

\_ فقد رواه من طريق أبي عاصم النبيل، عن ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس مرفوعاً: «من قال في القرآن برأيه، فليتبوأ مقعده من النار»:

رواه ابن حبان في الثقات ٣٦٨/٨.

هذا حديث حسن أخرجه [١/ب] أحمد، عن حسين بن محمد.

وأبو داود في رواية أبي الحسن بن العبد عنه، عن مسدد، كلاهما عن أبي عوانة، فوافقناهما في شيخ شيخيهما بعلو.

وأخرجه الترمذي في التفسير، والنسائي في فضائل القرآن كلاهما من رواية سفيان الثوري، عن عبدالأعلى.

وأخرجه الترمذي ـ أيضاً ـ عن سفيان بن وكيع، عن سويد بن عمرو، عن أبى عوانة. وقال حسن.

فوقع لي عالياً(١).

وأخرجه الواحدي عن إسماعيل بن إبراهيم الواعظ، عن أبي

= وفي سنده:

ابن جريج: ثقة، فقيه، فاضل، وكان يدلس ويرسل.

قال الدارقطني: شر التدليس تدليس ابن جريج، فإنه قبيح التدليس، لا يدلّس إلّا فيما سمعه من مجروح.

انظر طبقات المدلسين ص٩٥، والتقريب ٢٠١١، والكاشف ١٨٥/٢.

ـ ورواه من طريق الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس:

ابن عدي في الكامل ١١٨/٦.

والكلبي: متهم بالكذب. انظر الكامل ١١٤/٦ ـ ١١٥.

٢ ـ وقد وقع خلاف في وقفه ورفعه:

أ ـ فرواه سفيان، وشريك، عن عبدالأعلى به مرفوعاً.

ب ـ وخالفه عمرو بن قيس، ووكيع، فروياه عن عبدالأعلى به موقوفاً:
 عند الطبرى ٥٨/١ وغيره.

علد الطبري ٢٠١٦ وعيره.

فلعل الخلاف وقع من عبدالأعلى نفسه فهو يرفع الموقوفات.

ـ وله طريق أخرى موقوفة:

- فقد رواه الطبري ٥٨/١ من طريق ليث، عن بكر، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس موقوفاً:

وليث: صدوق، اختلط جداً، ولم يتميز حديثه فترك. انظر المغني ٥٣٦/٢، والكاشف ١٣٨/٢، والتهذيب ١٣٨/٢،

(١) غير واضحة في المخطوطة، ولعل ما أثبتناه هو الأقرب للصواب.

الحسين بن حامد، عن أحمد بن الحسن بن عبدالجبار، عن ليث بن حماد، فوقع لنا عالياً بثلاث (١) درجات.

أورد الواحدي هذا الحديث مستدلًا به على ما قال في صدر كتابه (٢): لا يحل القول في سبب نزول القرآن إلّا بالرواية والسماع . إلى آخره، ثم قال: وكان السلف الماضون من أبعد غاية احترازاً عن القول في نزول الآية .

ثم ساق عن محمد بن سيرين، عن عَبيدة بن عمرو السلماني أنه سأله عن آية من القرآن؟ فقال: اتق الله، وقل سداداً، فقد ذهب الذين كانوا يعلمون فيما أنزل القرآن (٣).

وسنده صحيح إلى عَبيدة، وهو بفتح أوله.

قال (٤): وأما اليوم فكل أحد يخترع للآية سبباً، ويختلق إفكاً وكذباً. الى أن قال: فذلك الذي حداني إلى إملاء هذا الكتاب الجامع للأسباب، لينتهي إليه طالبو هذا الشأن، والمتكلمون في نزول القرآن، ليعرفوا الصدق، ويستغنوا به عن التمويه (٥)، ويجدُّوا في حفظه بعد السماع والطلب. انتهى كلامه.

<sup>(</sup>١) غير واضحة في الأصل، ولعل المثبت هو الأقرب للصواب.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول ص٨.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٦٢/١.

وابن أبي شيبة في المصنف (٣٠٠٩٩).

وأبو عبيد في فضائل القرآن ص٢٢٨.

والدارمي في الرد على الجهمية ص٧١.

والواحدي في أسباب النزول ص٩.

والبيهقي في ُشعب الإيمان (٢٢٨٢) ٤٢٤/٢.

وسنده صحيح، كما قال الحافظ ابن حجر. والله تعالى أعلم بالصواب

<sup>(</sup>٤) أسياب النزول ص٩.

<sup>(</sup>٥) في أسباب النزول ص٩: عن التمويه والكذب...

ولما وقفت على هذه الخطبة.... (١) [٢/أ] إلى الوصول لألج من أبوابها، فوجدته ـ رحمه الله ـ قد وقع فيما عاب من إيراد كثير من ذلك بغير إسناد، مع تصريحه بالمنع إلّا فيما كان بالرواية والسماع.

ثم فيما أورده بالرواية والسماع ما لا يثبت لوهاء بعض رواته، ثم ما اقتضاه كلامه أنّ الممنوع أن يساق الخبر من غير رواية دون أن يساق برواية أو سماع لا يكون فيه ذلك، ليس بمسلم طرداً ولا عكساً، بل المحذور أن يكون الخبر من رواية مَنْ لا يوثق به سواء ساق المصنف سنده به أم لم يسقه، فكم من سند موصول برواية (٢) كذاب أو متروك أو فاحش الغلط، وكم من خبر يذكر بغير سند، وينبه على أنه من تصنيف فلان ـ مثلاً ـ بسند قوي.

أفيرتاب مَنْ له معرفة أنّ الاعتماد على الثاني هو الذي يتعيّن قبوله؟!! أوَ يشك عالم أنّ الاعتماد على الأول هو الذي يتعين اجتنابه؟!!

ثم إنّ ظاهر كلامه أنه استوعب ما تصدّى له، وقد فاته منه شيء كثير، فلما رأيت الناس عكفوا على كتابه، وسلّموا له الاستبداد بهذا الفن من فحوى خطابه تتبّعت ـ مع تلخيص كلامه ـ ما فاته محذوف الأسانيد غالباً، لكن مع بيان حال ذلك الحديث من الصحة والحسن والضعف والوهاء قصد النصح للمسلمين، وذباً عن حديث سيد المرسلين، ولا سيما فيما يتعلّق بالكتاب المبين.

فأبدأ غالباً بكلام الواحدي، ثم بما استفدته من كلام الجعبري، ثم بما التقطته من كتب غيرهما من كتب التفاسير، وكتب المغازي، وكتب المسانيد والسنن والآثار، وغير ذلك من الأجزاء المتفرقة (7) ناسباً (7/+) كلّ رواية لراوية، وكلّ مقالة لمخرجها، ثم لا أذكر من الزيادات إلّا ما هو سبب

<sup>(</sup>١) بياض في الأصل.

<sup>(</sup>٢) في الأصل لعله: راويه.

<sup>(</sup>٣) في الأصل غير واضحة، لعلها ما أثبتناه، أو: المنثورة.

نزول بادىء الرأي، لا ما يكون من هذا القبيل بضرب من تأويل، وقد أورد الواحدي من ذلك أشياء ليست بكثيرة، فلم أحذف منها شيئاً، بل جعلت علامة ما أزيده: «ز» يكتب على أول القول، وأما ما أزيده في أثناء كلامه، فهو بغير علامة، لكن ربما عرف إذا كان في صورة الاعتراض ـ مثلًا ـ.

ومن قبل الخَوْض في المقصود أقدم فصلًا جامعاً لبيان حال مَنْ نقل عنه التفسير من التابعين ومَنْ بعدهم يغني عن التكرار:

فالذين اعتنوا بجمع التفسير من طبقة الأئمة الستة:

- ١ ـ أبو جعفر محمد بن جرير الطبري.
- ٢ ـ ويليه أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري.
- ٣ ـ وأبو محمد عبدالرحمٰن بن أبي حاتم بن إدريس الرازي.

#### ومن طبقة شيوخهم:

٤ ـ عبد بن حميد بن نصر الكشى.

فهذه التفاسير الأربعة قلّ أن يشذّ عنها شيء من التفسير المرفوع والموقوف على الصحابة والمقطوع عن التابعين.

وقد أضاف الطبري إلى النقل المستوعب أشياء لم يشاركوه فيها: كاستيعاب القراءات، والإعراب، والكلام على أكثر الآيات على المعاني، والتصدي لترجيح بعض الأقوال على بعض، وكلّ مَنْ صنّف بعده لم يجتمع له ما اجتمع له، لأنه في هذه الأمور في مرتبة متقاربة، وغيرُه يغلب عليه فن من الفنون فيمتاز فيه، ويقصر في غيره.

والذين اشتهر عنهم القول في ذلك من التابعين أصحاب ابن عباس، وفيهم ثقات وضعفاء:

#### فمن الثقات:

١ ـ مجاهد بن جبر: ويروى التفسير [٣/أ] عنه من طريق ابن أبي نجيح،

عن مجاهد، والطرق إلى ابن أبي نجيح قوية (١)، فإذا ورد من غيره بيّنته.

٢ ـ ومنهم: عكرمة: ويُروى التفسير عنه من طريق:

أ ـ الحسين بن واقد، عن يزيد النحوي، عنه.

ب \_ ومن طریق محمد بن إسحاق، عن محمد بن أبي محمد، مولی زید بن ثابت، عن عکرمة، أو سعید بن جبیر \_ هکذا بالشك \_ ولا یضر ؛ لکونه یدور علی ثقة (۲).

 $\mathbf{r}$  ومن طریق: معاویة بن صالح، عن علی بن أبی طلحة، عن ابن عباس  $\mathbf{r}$ :

وعلي: صدوق، لم يلقَ ابن عباس، لكنه إنما حمل عن ثقات أصحابه، فلذلك كان البخاري [وابن أبي](٤) حاتم وغيرهما يعتمدون على هذه النسخة.

<sup>(</sup>١) انظر الإتقان ٢/٠٧٤ بتحقيقنا.

<sup>(</sup>٢) انظر الإتقان ١/١٧٤.

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ ابن حجر في التهذيب ٣٣٩/٧ ـ ٣٤١: «وهذه النسخة كانت عند أبي صالح كاتب الليث، رواها عن معاوية بن صالح، عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس. وهي عند البخاري، عن أبي صالح، وقد اعتمد عليها في صحيحه كثيراً فيما يعلقه عن ابن عباس.

وأخرج منها ابن جرير، وابن أبي حاتم، وابن المنذر كثيراً بوسائط بينهم وبين أبي صالح..

وقال قوم: لم يسمع ابن أبي طلحة من ابن عباس التفسير، وإنما أخذه عن مجاهد، أو سعيد بن جبير.

قال الحافظ ابن حجر: بعد أن عرفت الواسطة، وهو ثقة، فلا خير في ذلك.

وقال الخليلي في الإرشاد ٣٩٣/١ ٣٩٤: «تفسير معاوية بن صالح قاضي الأندلس، عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: رواه الكبار عن أبي صالح كاتب الليث، عن معاوية. وأجمع الحفاظ على أنّ ابن أبي طلحة لم يسمعه من ابن عباس.

وانظر الإتقان ٢/٧٠٠.

 <sup>(</sup>٤) في المخطوطة: وأبو حاتم.
 والمثبت من تهذيب التهذيب ٣٣٩/٧ \_ ٣٤١، والإتقان ٤٧٠/٢، وفتح الباري ٤٣٩/٨.

٤ ـ ومن طريق ابن جريج، عن عطاء بن أبي رباح، عن ابن عباس (١):

لكن فيما يتعلّق بالبقرة وآل عمران.

وما عدا ذلك يكون عطاء: هو الخراساني، وهو لم يسمع من ابن عباس، فيكون منقطعاً، إلّا إن صرّح ابن جريج بأنه عطاء بن أبي رباح.

#### ومن روايات الضعفاء عن ابن عباس:

١ - التفسير المنسوب لأبي النضر محمد بن السائب الكلبي، فإنه يرويه، عن أبي صالح، وهو مولى أم هانىء، عن ابن عباس<sup>(٢)</sup>.

والكلبي: اتهموه بالكذب، وقد مرض فقال لأصحابه في مرضه: كلّ شيء حدثتكم عن أبي صالح كذب.

ومع ضعف الكلبي فقد روى عنه تفسيره مثله أو أشد ضعفاً، وهو محمد بن مروان السدي الصغير. ورواه عن محمد بن مروان مثله، أو أشد ضعفاً، وهو صالح بن محمد الترمذي.

وممن روى التفسير عن الكلبي من الثقات: سفيان الثوري، ومحمد بن فضيل بن غزوان.

ومن الضعفاء ـ من قبل الحفظ ـ حِبّان ـ بكسر المهملة وتثقيل الموحدة ـ وهو: ابن علي العنزي بفتح  $[\pi/\nu]$  المهملة والنون، بعدها زاي منقوطة.

<sup>(</sup>١) انظر الإتقان ٢/٧٠٨.

<sup>(</sup>٢) في الإتقان ٤٧١/٢ ـ ٤٧٢: «وأوهى طرقه: طريق الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس، فإن انضم إلى ذلك رواية محمد بن مروان السدي الصغير فهي سلسلة الكذب. وكثيراً ما يخرج منها الثعلبي والواحدي.

لكن قال ابن عدي في الكامل [٦/٠٢]: للكلبي أحاديث صالحة، وخاصة عن أبي صالح، وهو معروف بالتفسير، وليس لأحد تفسير أطول منه ولا أشبع، وبعده مقاتل بن سليمان، إلّا أنّ الكلبي يفضل عليه، لما في مقاتل من المذاهب الرديئة» اهـ.

Y \_ ومنهم: جويبر بن سعيد: وهو واه، روى التفسير عن الضحاك بن مزاحم \_ وهو صدوق \_، عن ابن عباس \_ ولم يسمع منه شيئاً (1).

وممن روى التفسير عن الضحاك: على بن الحكم: وهو ثقة. وعبيد بن سليمان: وهو صدوق. وأبو روق عطية بن الحارث: وهو لا بأس به.

٣ ـ ومنهم: عثمان بن عطاء الخراساني: يروي التفسير عن أبيه، عن ابن عباس.

ولم يسمع أبوه من ابن عباس.

٤ - ومنهم: إسماعيل بن عبدالرحمٰن السدي ـ بضم المهملة وتشديد الدال ـ: وهو كوفي صدوق، لكنه جمع التفسير من طرق (٢)، منها:

عن أبي صالح، عن ابن عباس.

وعن مُرة بن شراحيل، عن ابن مسعود، وعن ناس من الصحابة وغيرهم.

وخلط روايات الجميع، فلم تتميز رواية الثقة من الضعيف، ولم يَلْقَ السدي من الصحابة إلّا أنس بن مالك.

وربما التبس بالسدي الصغير ـ الذي تقدّم ذكره ـ.

٥ ـ ومنهم: إبراهيم بن الحكم بن أبان العدني: وهو ضعيف، يروي

<sup>(</sup>١) في الإتقان ٤٧٢/٢: «وطريق الضحاك بن مزاحم، عن ابن عباس: منقطعة؛ فإنَّ الضحاك لم يلقه:

فإن انضم إلى ذلك:

أ ـ رواية بشر بن عمارة، عن أبي روق عنه، فضعيفة، لضعف بشر. وقد أخرج من هذه النسخة كثيراً ابن جرير وابن أبي حاتم.

ب \_ وإن كان من رواية جويبر، عن الضحاك: فأشد ضعفاً؛ لأنّ جويبراً شديد الضعف، متروك.

ولم يخرج ابن جرير ولا ابن أبي حاتم من هذا الطريق شيئاً، إنما أخرجها ابن مردويه والشيخ ابن حيان» اه وانظر الإرشاد ٣٨٩/١.

<sup>(</sup>٢) أنظر الإتقان ٤٧٠/٢ ـ ٤٧١، وتفسير ابن كثير ٤/١، والإرشاد ٣٩٧/٢ ـ ٣٩٨.

التفسير عن أبيه، عن عكرمة. وإنما ضعفوه لأنه وصل كثيراً من الأحاديث بذكر ابن عباس، وقد روى عنه تفسيره عبد بن حميد.

7 ومنهم: إسماعيل بن أبي زياد الشامي (1): وهو ضعيف. جمع تفسيراً كبيراً (7)، فيه الصحيح والسقيم، وهو في عصر أتباع التابعين (7).

 $\mathbf{v}$  ومنهم: عطاء بن دینار ( $\mathbf{v}$ ): وفیه لین، روی عن سعید بن جبیر، عن ابن عباس تفسیراً، رواه عنه ابن لهیعة، وهو ضعیف ( $\mathbf{v}$ ).

\_ ومن تفاسير (٦) التابعين:

\_ ما يروى عن قتادة، وهو من طرق، منها: رواية عبدالرزاق، عن معمر عنه [1/٤].

ورواية آدم بن أبي إياس وغيره، عن شيبان<sup>(٧)</sup>، عنه.

ورواية يزيد بن زريع، عن سعيد بن أبي عروبة، عنه.

\_ ومن تفاسيرهم: تفسير الربيع بن أنس:

بعضه: عن أبي العالية، واسمه: رفيع الرياحي ـ بالمثناة التحتانية والحاء المهملة ـ.

وبعضه: لا يسمي الربيع فوقه أحداً.

<sup>(</sup>۱) متروك الحديث، انظر اللسان ٤٠٦/١، والضعفاء والمتروكين للدارقطني ص١٣٩، والميزان ٢٣٠/١.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: كثيراً.

<sup>(</sup>٣) قال الخليلي في الإرشاد ٢/ ٣٩٠: «وإسماعيل بن أبي زياد: ليس بالمشهور، كان يكون في دار المهدي، يقال: إنه كان يعلم بنيه، وهو من جملة الحواشي، ويشحن هذا التفسير بأحاديث مسندة يرويها عن ثور بن يزيد، وعن يونس الإيلي، أحاديث لا يتابع عليها» وانظر لسان الميزان ٢٠٦/١.

<sup>(</sup>٤) هو عطاء بن دينار الهذلي، روايته عن سعيد بن جبير في التفسير من صحيفته. انظر الميزان ٦٩/٣، والتهذيب ١٩٨٧، والتقريب ٢١/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر الإرشاد ٣٩٣/١.

<sup>(</sup>٦) في الأصل غير واضحة، ولعلها: ثقات.

<sup>(</sup>٧) في الأصل: سفيان.

وهو يروى من طرق، منها:

رواية عبدالله بن أبي جعفر الرازي، عن أبيه، عنه.

ـ ومنها: تفسير مقاتل بن حيان: من طريق محمد بن مزاحم، عن بكير بن معروف، عنه.

ومقاتل هذا: صدوق، وهو غير مقاتل بن سليمان الآتي ذكره.

- ـ ومن تفاسير ضعفاء التابعين فمن بعدهم:
- تفسير زيد بن أسلم: من رواية ابنه عبدالرحمٰن عنه.

وهي نسخة كبيرة يرويها ابن وهب وغيره، عن عبدالرحمٰن، عن أبيه، وعن غير أبيه.

وفيها أشياء كثيرة لا يسندها لأحد، وعبدالرحمٰن من الضعفاء، وأبوه من الثقات.

ـ ومنها: تفسير مقاتل بن سليمان (١): وقد نسبوه إلى الكذب.

وقال الشافعي: مقاتل قاتله الله تعالى.

وإنما قال الشافعي فيه ذلك؛ لأنه اشتهر عنه القول بالتجسيم.

وروى تفسير مقاتل هذا عنه، أبو عصمة نوح بن أبي مريم الجامع، وقد نسبوه إلى الكذب.

ورواه أيضاً عن مقاتل: هذيل بن حبيب<sup>(۲)</sup>، وهو ضعيف، لكنه أصلح حالًا من أبي عصمة.

- ومنها: تفسير يحيى بن سلام المغربي (٣): وهو كبير، في نحو ستة

<sup>(</sup>١) انظر الإرشاد ٢٩٨/١ و٣٢٨/٣ ـ ٩٣٩.

وطبقات ابن سعد ۳۷۳/۷، والجرح ۱۸۶۳، والمجروحين ۱۶/۳ ـ ۱۹، وتاريخ بغداد ۱۳۰/۱۳ والميزان ۱۷۳/۶ ـ ۱۷۰، والتهذيب ۲۷۹/۱۰، وطبقات المفسرين ۲/۳۳۰، والسير ۲۰۱/۷.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: الحكم بن هذيل. والمثبت من تفسير مقاتل ٣/١.

<sup>(</sup>٣) انظر الميزان ٤/٣٨٠، واللسان ٦/٢٥٩، وطبقات المفسرين ٢٧١/٢.

أسفار، أكثر فيه النقل عن التابعين وغيرهم، وهو ليّن الحديث، وفيما يرويه مناكير كثيرة، وشيوخه مثل سعيد بن أبي عروبة، ومالك، والثوري.

ويقرب منها: تفسير سنيد<sup>(۱)</sup>: \_ بمهملة ونون مصغّر \_ واسمه: الحسين بن داود [3/ب].

وهو من طبقة شيوخ الأئمة الستة، يروي عن حجاج بن محمد المصيصي كثيراً، وعن أنظاره، وفيه لين، وتفسيره نحو تفسير يحيى بن سلام، وقد أكثر ابن جرير التخريج منه.

\_ ومن التفاسير الواهية لوهاء رواتها التفسير الذي جمعه موسى بن عبدالرحمٰن الثقفي الصنعاني، وهو قدر مجلدين، يسنده إلى ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس.

وقد نسب ابن حبان موسى هذا إلى وضع الحديث. ورواه عن موسى: عبدُالغني بن سعيد الثقفي، وهو ضعيف (٢).

وقد يوجد كثير من أسباب النزول في كتب المغازي. فما كان منها من رواية معتمر بن سليمان، عن أبيه، أو من رواية إسماعيل بن إبراهيم بن عقبة، عن عمه موسى بن عقبة، فهو أصلح مما فيها من كتاب محمد بن إسحاق.

وما كان من رواية ابن إسحاق أمثل مما فيها من رواية الواقدي.

وإنما قدّمت هذه المقدمة ليسهل الوقوف على أوصافهم لمن تصدّى للتفسير، فيقبل مَنْ كان أهلًا للقبول، ويردّ مَنْ عداه.

ويستفاد من ذلك تخفيف حجم الكتاب لقلة التكرار فيه. وسميت هذا الكتاب «العجاب في بيان الأسباب».

وعلى الله أعتمد، ومن فيض فضله أستمد، لا إله إلَّا هو، عليه توكَّلت وإليه مآب.

<sup>(</sup>١) انظر السير ٢٢٧/١٠، والميزان ٢٣٦/٢، والتهذيب ٢٤٤/٤.

<sup>(</sup>۲) انظر الإرشاد ۳۹۱/۳ ـ ۳۹۲.





## سورة الفاتحة

افتتح الواحدي (۱) كتابه بذكر أول ما نزل من القرآن، ثم بذكر آخر ما نزل من القرآن، ثم بذكر آخر ما نزل (۲)، ثم بنزول البسملة (۳)، ثم بنزول الفاتحة (۱)، وبيان الاختلاف: هل هي مكيّة أو مدنيّة.

ثم أسند من طريق أبي روق، عن الضحاك، عن ابن عباس، قال: «أول ما نزل جبريلُ [١/٥] على النبي - على النبي على النبي أول ما نزل جبريلُ المحمد استعذ، ثم قُل: بسم الله الرحمٰن الرحيم»(٥).

والراوي له عن أبي روق ضعيف، ما ينبغي أن يحتج به.

ثم أسند من طريق يزيد النحوي، عن عكرمة والحسن، قالا: «أول ما

<sup>(1)</sup> أسباب النزول للواحدي ص١٠.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول ص١٤.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول ص١٧.

<sup>(</sup>٤) أسباب النزول ص١٩.

<sup>(</sup>٥) رواه الواحدي في أسباب النزول ص١٧، وابن أبي حاتم في تفسيره ١١/١، والطبري في تفسيره ٧٧/١)، و٧٨/١).

قال ابن كثير في تفسيره ١٤/١: «وهذا الأثر غريب، وإنما ذكرناه ليعرف؛ فإنّ في إسناده ضعفاً وانقطاعاً والله أعلم» اه.

قلت: سنده ضعيف، فيه:

١ ـ الانقطاع بين الضحاك وابن عباس. انظر جامع التحصيل ص١٩٩ ـ ٢٠٠.

۲ ـ بشر بن عمارة: ضعيف، انظر تهذيب التهذيب المح00، والتقريب ۱۰۰/۱، والضعفاء للعقيلي ۱۸۰۱، والمجروحين لابن حبان ۱۸۸۱ ـ ۱۸۹.

نزل من القرآن: بسم الله الرحمٰن الرحيم»(١).

وهذا مرسل، ولعل قائله تأوّل الأمرَ في قوله تعالى: ﴿ أَقُرْأُ بِالسّمِ رَبِّكَ ﴾ [العلق: 1] وإلى ذلك أشار السهيلي، فقال (٢): يستفاد من هذه الآية [وجوب] ابتداء القراءة بالبسملة، وأما خصوص نزول البسملة سابقاً، ففي صحته نظر (٣).

وهذا إنْ ثبتَ دَلَّ على أنَّ الفاتحة مكية (٥).

ومن طريق أبي ميسرة ـ أحد كبار التابعين ـ: «أنّ رسول الله ـ ﷺ ـ كان إذا برز سمع منادياً ينادي: يا محمد.

فإذا سمع الصوت انطلق هارباً.

فقال له ورقة بن نوفل: إذا سمعت النداء، فاثبت حتى تسمع ما يقول لك.

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي ص١١ وسنده ضعيف، فيه:

١ ـ على بن الحسين بن واقد: ضعّفه أبو حاتم، وقوّاه غيره.

٢ - هو مرسل؛ لأن الحسن وعكرمة من التابعين، ولم يذكر! اسم الصحابي الذي رويا عنه ذلك.

<sup>(</sup>٢) الروض الأنف ٣٩٧/٢، وما بين القوسين من الروض.

<sup>(</sup>٣) قال السيوطي في الإتقان ٨٠/١: «وعندي: أنّ هذا لا يعدّ قولًا برأسه؛ فإنه من ضرورة نزول السورة نزول البسملة معها، فهي أول آية نزلت على الإطلاق» اهـ. وفي مناهل العرفان ٨٠/١: «إن البسملة كانت بطبيعة الحال تنزل صدراً لكلّ سورة إلّا

وفي مناهل العرفان ٨٠/١: «إن البسملة كانت بطبيعة الحال تنزل صدراً لكلّ سورة إلّا ما استثني، إذن فهي نازلة مع صدر سورة اقرأ، فلا يستقيم اعتبار الأولية في نزولها قولًا مستقلًا برأسه» اهـ.

<sup>(</sup>٤) أسباب النزول ص١٩ ـ ٢٠، وسنده ضعيف جداً. انظر مقدمة الكتاب.

<sup>(</sup>٥) وأنى له الثبوت، وهو واه جداً، كما سبق.

فلما برز سمع النداء: [يا محمد](١).

فقال: لبيك.

قال: قل: أشهد أن لا إله إلّا الله، وأشهد أنّ محمداً رسول الله، ثم قل: ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ اللَّهِ مَالَحَمْدُ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ الرَّحِيمِ ﴿ اللَّهُ مَن فَرغ من فاتحة الكتاب "٢٠).

قلت: وهو مرسل، ورجاله ثقات.

فإنْ ثبت حمل على أنّ ذلك كان بعد قصة غار حراء، ولعله كان بعد فترة الوحي، والعلم عند الله تعالى.

ثم أسند من طريق سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: «كان النبي \_ عَلِيهِ \_ لا يعرف ختم السورة حتى ينزل عليه بسم الله الرحمٰن الرحيم»(٣).

ورواه أبو داود في سننه، في كتاب الصلاة. باب من جهر بها، حديث رقم (٧٨٨) ٢٠٩/١، والحاكم في المستدرك ٢٣١/١.

اختلف فيه على سفيان بن عيينة:

أ ـ فرواه قتيبة بن سعيد ـ عند أبي داود ـ ومعلى بن منصور والحسن بن الصباح البزار ـ عند الحاكم ـ، وأبو كريب ـ عند الواحدي ـ: رووه عن سفيان، عن عمرو، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس به.

ب \_ ورواه أحمد بن محمد المروزي، وابن السرح، فروياه: عن سفيان، عن عمرو، عن سعيد بن جبير مرسلا:

رواه أبو داود في سننه، في كتاب الصلاة، باب من جهر بها، حديث رقم (٧٨٨) . ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>١) زيادة من أسباب النزول ص١٩.

<sup>(</sup>٢) رواه الواحدي في أسباب النزول ص١٩.

<sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول ص١٧.

وفي المراسيل حديث رقم (٣٦) ص٩٠.

قال أبو داود في مراسيله ص٩٠: «قد أسند هذا الحديث، وهذا أصح» اهـ.

وانظر التلخيص الحبير ٢٣٣/١ .وقال ابن كثير في تفسيره ١٦/١ : "وفي سنن أبي داود بإسناد صحيح . . . » فذكره.

وهذا رواته [٥/٢] ثقات.

وأخرجه أبو داود، لكنه اختلف في وصله وإرساله.

وأورد الواحدي له شاهدين بسندين ضعيفين (١).

قال الجعبري (٢): «يؤخذ من هذا أنّ لنزول البسملة سببين:

أحدهما: التبرّك، بالابتداء بها.

والثاني: الفصل بين السورتين» والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أما الأول: فرواه ص۱۷ عن ابن مسعود قال: كنا لا نعلم فصل ما بين السورتين حتى تنزل. بسم الله الرحمٰن الرحيم.

وفيه: عمر بن الحجاج العبدي: متروك الحديث. انظر الكامل ٤٩/٥ \_ ٥٠، ولسان الميزان ٢٩٨٤ \_ ٢٩٩.

والثاني: رواه ص١٧ ـ ١٨ عن ابن عمر قال: نزلت بسم الله الرحمٰن الرحيم في كلّ سورة.

وسنده ضعیف، فیه:

عبدالله بن نافع مولى ابن عمر: ضعيف.

قال ابن المديني: روى أحاديث منكرة.

وقال أبو حاتم: منكر الحديث.

وقال البخاري: منكر الحديث.

وقال النسائي: متروك الحديث. . . انظر تهذيب التهذيب ٣/٦ - ٥٤، والتقريب ٤٥٦/، وتهذيب الكمال ٧٤٨/٢.

<sup>(</sup>٢) هو أبو إسحاق برهان الدين، إبراهيم بن عمر الجعبري، له مصنفات عديدة منها رسوخ الأحبار في منسوخ الأخبار، ومختصر لأسباب النزول للواحدي وغيرها. توفي سنة ٧٣٧ه. انظر البدر الطالع ٧١٢/، والدرر الكامنة ٧٣٧/، وشذرات الذهب ١٢٢/٦.





# سورة البقرة

# ز \_ قوله تعالى: ﴿ الَّمَّ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّل

قال شيخ شيوخنا أبو حيان في البحر(١): «قال قوم (٢): إنّ المشركين لمّا أعرضوا عن سماع القرآن، نزلت ليستغربوا ذلك، فيفتحون لها أسماعَهم، فيستمعون القرآن لتجب عليهم الحجة».

قلت: وقد حكى نحو ذلك أبو جعفر الطبري<sup>(٣)</sup>، وتبعه ابنُ عطية<sup>(٤)</sup>، حيث جمع الاختلاف في المراد بالحروف المقطَّعة أَوَّل السُوَر<sup>(٥)</sup>.

# ز ـ قوله: ﴿ ذَلِكَ ﴾ [البقرة: ١]

قال مقاتل بن سليمان: «لما دَعَا النبيُّ - ﷺ - كعبَ بن الأشرف وكعبَ بن أسد إلى الإسلام، فقالا: ما أنزل اللهُ تعالى من بعد موسى كتاباً، أنزل اللهُ تعالى: ﴿الْمَرَ ﴿الْمَرَ اللهُ لَكُنْبُ ﴾ [البقرة: ١، ٢].

<sup>(</sup>١) البحر المخيط ٣٤/١.

<sup>(</sup>٢) عزاه في بحر العلوم ٨٧/١ لقطرب، وعزاه في زاد المسير ٢١/١ ـ ٢٢ لأبي روق.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ١٢١/١.

<sup>(</sup>٤) المحرر الوجيز ٨٢/١.

<sup>(</sup>٥) وانظر الخلاف في هذه المسألة: زاد المسير ٢٠/١ - ٢٢، وتفسير القرطبي ١٠٨/١ - ١٠٠، ومعالم التنزيل للبغوي ٤٤/١، والتسهيل لعلوم التنزيل ٣٥/١، وتفسير أبي السعود ٢٠/١ - ٢٢، وروح المعاني ٩٩/١ - ١٠٤، وبحر العلوم ٨٥/١ - ٨٨، وتفسير ابن أبي حاتم ٢٧/١ - ٢٢.

يعني: هذا الكتاب الذي جحدتم نُزُولَه ﴿لَا رَبُّ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢] أنه أُنزل مِنْ عند الله تعالى على محمد»(١).

وقال الطبري (٢): «يحتمل أن تكون الإشارة لما أنزل من قبل سورة البقرة، وقيل: الإشارة إلى التوراة والإنجيل» (٣).

وحكى ابن ظفر (٤) في تفسيره المسمّى «ينبوع الحياة» (٥) ما نصّه:

«قيل: ذُكر في كتب الله السالفة، أنّ علامة القرآن الموعود بإنزاله، أنّ في أوائل سُورِ منه حروفاً غير منظومة، فنزل القرآن كما قيل لهم، وأشار بقوله: ﴿ذَلِكَ ٱلْكِئْبُ ﴾ [البقرة: ٢] إلى ما وعدهم».

وقال أبو جعفر بن الزبير<sup>(٦)</sup>: «يحتمل أنهم لما أُمروا في الفاتحة

<sup>(</sup>١) انظر تفسير مقاتل ١٧/١.

<sup>(</sup>٢) قال الطبري ١٢٨/١ ـ ١٢٩: «وقد يحتمل قوله جلّ ذكره: ﴿ وَلَكَ الْكِنَابُ ﴾ أن يكون معنياً به السور التي نزلت قبل سورة البقرة بمكة والمدينة، فكأنه قال جلّ ثناؤه لنبيه محمد ـ على د: يا محمد، اعلم أنّ ما تضمنته سور الكتاب التي قد أنزلتها إليك، هو الكتاب الذي لا ريب فيه» اه.

<sup>(</sup>٣) انظر في خلاف العلماء في المراد به ﴿ وَالِكَ ٱلْكِنَابُ ﴾ في زاد المسير ٢٣/١، والبحر المحيط ٢٠٣١ - ٣٠٤، وتفسير أبي السعود ٢٣/١، وتفسير القرطبي ٢٠٣١ - ٢٠٤، والتسهيل ٣٠/١ والمحرر الوجيز ٢٣/١، وتفسير ابن أبي حاتم ٢٠٠١، وبحر العلوم ١٨٩/١، وروح المعاني ١٠٥/١ - ١٠٠، ومعالم التنزيل للبغوي ٤٤/١ - ٤٠.

<sup>(</sup>٤) هو العلامة البارع، حجة الدين، أبو عبدالله، محمد بن أبي محمد بن محمد بن ظفر الصقلي. كان قصيراً، لطيف الشكل، وله نظم وفضائل. سكن حماة، ونشأ بمكة، وأكثر الأسفار. مات سنة خمس وستين وخمس مائة بحماة.

له من المصنفات: خير البشر. وكتاب أنباء نجباء الأبناء، وكتاب ينبوع الحياة، وكتاب سلوان المطاع في عدوان الأتباع، وكتاب شرح المقامات، وكتاب القواعد والبيان في النحو وغيرها. انظر السير ٢٠/٢٥ ـ ٥٢٣، وبغية الوعاة ١٤٢/١ ـ ١٤٣.

<sup>(</sup>٥) هو «ينبوع الحياة في تفسير القرآن».

<sup>(</sup>٦) انظر ملاك التأويل ١٧٧/١ ـ ١٧٨، ونقله أبو حيان عنه في البحر المحيط ٣٦/١ قال: «وسمعت الأستاذ أبا جعفر بن إبراهيم بن الزبير شيخنا، يقول: ﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى =

[1/7] أن يقولوا: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ إِنَّ ﴾ [الفاتحة: ٦] قالوا: ما الصراط المستقيم؟ فقيل لهم: ذلك الصراط، هو الكتاب لا ريب فيه».

- قوله تعالى: ﴿ الْمَ إِنَّ ذَٰلِكَ ٱلْكِنْبُ لَا رَبْ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَقِينَ ﴿ ) اللهُ وَالْمُنَافِينَ ﴿ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللّ

أسند الواحدي<sup>(۱)</sup> من طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد، قال: «أربع آيات من أول هذه السورة نزلت في المؤمنين، وآيتان بعدها [نزلتا]<sup>(۲)</sup> في الكافرين، وثلاث عشرة آية بعدها نزلت في المنافقين<sup>(۳)</sup>.

قلت: وقال مقاتل بن سليمان (٤): «نزلت الآيتان الأوليان في المؤمنين، من المهاجرين والأنصار، والآيتان بعدها في مَنْ آمن من أهل الكتاب، منهم: عبدالله بن سلام، وأسيد بن زيد، وأسيد بن كعب،

<sup>=</sup> الصراط في قوله: ﴿أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ﴾.

كأنهم لما سألوا الهداية إلى الصراط المستقيم، قيل لهم: ذلك الصراط الذي سألتم الهداية إليه، هو الكتاب» اهـ.

وذكره البقاعي في نظم الدرر ٧٧/١.

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي ص٢١، وانظر تفسير مجاهد ٦٩/١.

<sup>(</sup>٢) زيادة من أسباب النزول ليست في المخطوطة.

<sup>(</sup>٣) عزاه في الدر المنثور ٢٣/١، ولباب النقول ص١٢ للفريابي وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن الضريس وابن المنذر.

رواه ابن جرير في تفسيره ١٣٥/١ ـ ١٣٦ ـ ١٤٩ ـ ١٥٠، وذكره السمرقندي في بحر العلوم ٩٣/١ ـ ٩٤١ وسنده منقطع ـ إن كان عبدالله بن أبي نجيح ـ لم يسمع التفسير من محاهد!

قال وكيع: كان سفيان يصحح تفسير ابن أبي نجيح.

وقال ابن أبي حاتم: قلت لأبي: ابن أبي نجيح، عن مجاهد، أحب إليك أو خصيف؟ قال: ابن أبي نجيح.

وقال يحيى بن سعيد: لم يسمع ابن أبي نجيح التفسير من مجاهد.

انظر تهذيب التهذيب ٦/٦٥ \_ ٥٥، وجامع التحصيل ص٧١٨.

<sup>(</sup>٤) ص١٧. وذكره في زاد المسير ٢٦/١ وقال: رواه الضحاك، عن ابن عباس، واختاره مقاتل.

وسلام بن قيس، وِثعلبة بن عمرو، وابن يامين (١) \_ واسمه سَلَام أيضاً \_».

\_ قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذُرْتَهُمْ أَمْ لَهُ لَنذِرْهُمْ ﴾ [البقرة: ٦]

تقدّم قولُ مجاهد: إنها والتي بعدها، نزلتا في الكافرين.

وقال الضحاك: «نزلت في أبي جهل، وخمسة من أهل بيته» (٢).

وقال الكلبي: «نزلت في اليهود»(٣).

قلت: ونقله شيخ شيوخنا أبو حيّان (٤)، عن الضحاك، ثم قال: «وقيل: نزلت في أهل القليب ـ قليب بدر ـ منهم: أبو جهل، وشيبة بن ربيعة، وعتبة بن ربيعة، وعقبة بن أبي معيط، والوليد بن المغيرة».

كذا حكاه أبو حيّان، ولم ينسبه لقائل (٥)، وأُقَرُّه.

<sup>(</sup>۱) هو سلام - بالتخفيف - ابن أخت عبدالله بن سلام. انظر الإصابة ٥٨/٢. وقد ورد في الإصابة ٣٣/٢ أن آية النساء: ﴿ يَكَأَيُّهُا اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَ اِمِنُواْ . ﴾ نزلت في عبدالله بن سلام، وأسد وأسيد ابني كعب، وثعلبة بن قيس، وسلام ابن أخت عبدالله بن سلام، وسلمة ابن أخيه، ويامين بن يامين، وهؤلاء مؤمنو أهل الكتاب» اهد. وانظر أسباب النزول للواحدي ص١٨٦٠.

ومنه تعلم أن ثعلبة بن عمرو صوابه: ثعلبة بن قيس.

ولم يذكر في الإصابة: ثعلبة بن عمرو ولا سلام بن قيس ولا أسيد بن زيد.

<sup>(</sup>٢) ذكره في أسباب النزول ص٢١ بدون سند. وانظر زاد المسير ٢٧/١، والبحر المحيط ٥٠/١.

<sup>(</sup>٣) ذكره في أسباب النزول ص ٢١ بدون سند، وانظر البحر المحيط 0/1 وبحر العلوم 0/1 وعزاه لابن السائب، وهو قول 0/1 ومعالم النزيل 0/1 النزيل 0/1 وزاد المسير 0/1 وعزاه لابن السائب، وهو قول ابن عباس، انظر تفسير ابن أبي حاتم 0/1 وتفسير الطبري 0/1 المنابع وسيرة ابن هشام 0/1 المنابع قال ابن عباس: فهذا في الأحبار من يهود فيما كذبوا به من

وسيرة ابن هشام ١٧١/٢: قال ابن عباس. فهذا في الاحبار من يهود فيما كدبوا به مر الحق بعد معرفته. وانظر ما سيأتي قريباً.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ١/٥٠، وذكره في التسهيل ٣٦/١، والمحرر الوجيز ٨٧/١.

 <sup>(</sup>٥) وعزاه في المحرر الوجيز ١/٧٨ للربيع بن أنس. قال: الربيع بن أنس: نزلت في قادة
 الأحزاب، وهم أهل القليب ببدر.

وفيه خطأ؛ لأنّ الوليد بن المغيرة مات بمكة قبل الهجرة، وعقبة بن أبي معيط إنما قُتِل بعد رحيل المسلمين من بدر، راجعين إلى المدينة، قُتِل بأمر النبي \_ ﷺ \_ بالصفراء، باتفاق أهل العلم بالمغازي(١) [٢/٦].

وقال غيره: «أنزلت في مشركي العرب من قريش<sup>(٣)</sup> وغيرهم».

وفي الدر المنثور ٢٩/١: وأخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي هاشم، عن أبي العالية في قوله: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ قال: نزلت هاتان الآيتان في قادة الأحزاب، وهم الذين ذكرهم الله في هذه الآية: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ كُفْرًا ﴾ قال: فهم الذين قتلوا يوم بدر، ولم يدخل من القادة أحد في الإسلام إلا رجلان: أبو سفيان، والحكم بن أبي العاص.

وانظر بحر العلوم ٩١/١.

<sup>(</sup>١) وقال ابن عطية في المحرر الوجيز ٨٧/١: «هكذا حكي هذا القول، وهو خطأ؛ لأنّ قادة الأحزاب قد أسلم كثير منهم، وإنما ترتيب الآية في أصحاب القليب» اه.

وقال الطبري في تفسيره ١٤٤/١: "فأما مذهب من تأوّل في ذلك ما قاله الربيع بن أنس، فهو أن الله ـ تعالى ذكره ـ لما أخبر عن قوم من أهل الكفر بأنهم لا يؤمنون، وأنّ الإنذار غير نافعهم، ثم كان من الكفار مَن قد نفعه الله بإنذار النبي ـ على \_ إياه، لإيمانه بالله، وبالنبي ـ على \_ وما جاء به من عند الله بعد نزول هذه السورة ـ لم يجز أن تكون الآية نزلت إلّا في خاص من الكفار، وإذ كان ذلك كذلك ـ وكانت قادة الأحزاب لا شك أنهم ممن لم ينفعه الله ـ عز وجل ـ بإنذار النبي ـ على \_ إياه، حتى قتلهم الله تبارك وتعالى بأيدي المؤمنين يوم بدر ـ علم أنهم ممن عنى الله جل ثناؤه بهذه الآية» اه.

<sup>(</sup>٢) رواه عن أبي العالية ابن أبي حاتم في تفسيره ٢/١١ ـ ٤٣، وذكره ابن جرير في تفسيره ٢/١١ ـ ١٤٢/١ عن الربيع بن أنس.

وعزاه في الدر المنثور ٢٩/١ لابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن أبي العالية. وانظر تفسير ابن كثير ٤٥/١، والبحر المحيط ٥٠/١.

<sup>(</sup>٣) قدّم البغوي في تفسيره ٤٨/١ هذا القول. وانظر بحر العلوم ٩١/١ وعزاه لمقاتل، وزاد المسير ٢٧/١، والبحر المحيط ٥٠/١.

ويوافق قول الكلبي، ما أورده ابن إسحاق<sup>(۱)</sup> عن ابن عباس، بالسند المذكور في المقدمة، قال: «﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ بما أُنزل إليك ـ وإن قالوا: إنّا قد آمنا بما جاءنا من قبلك ﴿ سَوَلَهُ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرَتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ ﴾ لأنهم كفروا بما جاءك، وبما عندهم من ذكرك، مما جاءهم به غيرك، فكيف يستمعون منك إنذاراً وتحذيراً، وقد كفروا بما عندهم من علمك؟!»(٢).

وقال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: «كان رسول الله على يكل عباس يكل الله على أنه يحرص أن يؤمن جميع الناس، ويتابعوه على الهدى، فأخبره الله تعالى أنه لا يؤمن إلّا مَنْ سبقت له السعادة» (٣) انتهى.

وحاصله: أنها خاصة بمن قَدَّر اللَّهُ تعالى أنه لا يؤمن (٤).

ز ـ قـولـه تـعـالـى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْلَاخِرِ ﴾ [البقرة: ٨]

تقدّم قول مجاهد: «إنها وتمام ثلاث عشرة آية نزلت في المنافقين». انتهى.

<sup>(</sup>۱) انظر سیرة ابن هشام ۱۷۱/۲.

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره ۲/۱، وابن جرير في تفسيره ۱٤١/۱ و۱٤٤/، وانظر تفسير ابن كثير ۱/٤٥، والدر المنثور ۲۹/۱.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ١٤٢/١، والطبراني في المعجم الكبير، والبيهقي في الأسماء والصفات ١٤٦/١، وانظر تفسير ابن كثير ١٥٥١، والدر المنثور ٢٨/١ ـ ٢٩ وعزاه ـ أيضاً ـ لابن جريج، وابن أبي حاتم، والطبراني في السنة، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) قال في زاد المسير ٢٧/١ ـ ٢٨: «قال شيخنا علي بن عبيدالله: هذه الآية وردت بلفظ العموم، والمراد بها الخصوص؛ لأنها آذنت بأنّ الكافر حين إنذاره لا يؤمن، وقد آمن كثير من الكفار عند إنذارهم، ولو كانت على ظاهرها في العموم لكان خبر الله لهم خلاف مخبره، ولذلك وجب نقلها إلى الخصوص» اه.

وقال أبو العالية، والحسن البصري، وقتادة، والسدي(١)، نحوه (٢).

وقال الطبري (٣٠): «أجمعوا على أنها نزلت في قوم من أهل النفاق».

وقال ابن إسحاق في روايته: «هم المنافقون من الأوس والخزرج» (٤).

قلتُ: وسرد ابن إسحاق إسماءهم (٥)، في أوائل الهجرة من السيرة النبوية.

ورجَّحَ أبو حيّان (٦) أنها نزلت في قوم مُعَيَّنين؛ لأنَّ الله تعالى حكى عنهم أقوالًا مُعَيَّنة قالوها، فلا يكون ذلك صادراً إلّا من مُعَيَّن.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية [البقرة: 11]

قال [1/٧] الجمهور: نزلت في الكفار وفسادهم بالكفر، وفي المنافقين وفسادهم بالمعصية(٧).

<sup>(</sup>۱) رواه عن أبي العالية ابن أبي حاتم (۱۰۵) ٤٦/١. ورواه عن قتادة (۱۰۸) ٤٧/١، وعبدالرزاق في تفسيره ٣٩/١، وابن جرير ١٤٩/١.

<sup>(</sup>۲) وهو قول ابن عباس فيما رواه ابن أبي حاتم (١٠٤) ٥/١٥، وابن جرير ١٤٩/١ ـ ١٥٠، وقول ابن مسعود فيما رواه ابن جرير في تفسيره ١٥٠/١، وقول أبي زيد، والسدي. وانظر البحر المحيط ٢٠/١، والدر المنثور ٢٩/١، ومعالم التنزيل ٤٩/١، وتفسير ابن كثير ٢٩/١، وتفسير ابن أبي حاتم ٤٦/١، وزاد المسير ٢٩/١.

<sup>(</sup>٣) قال ابن جرير في تفسيره ١٤٩/١: «وأجمع جميع أهل التأويل على أنّ هذه الآية نزلت في قوم من أهل النفاق، وأنّ هذه الصفة صفتهم» اه.

<sup>(</sup>٤) انظر سيرة ابن هشام ٢٦٣/٢ (الروض الأنف).

<sup>(</sup>٥) انظر سيرة ابن هشام ٢٥٨/٢ ـ ٢٦٠ (الروض الأنف).

<sup>(</sup>٦) البحر المحيط ١/٥٤.

<sup>(</sup>۷) رواه أبن أبي حاتم في تفسيره ۰/۱۰ ـ ٥١ عن أبي العالية، وذكره عن قتادة، والربيع بن أنس. ورواه ابن جرير ١٥٩/١ عن الربيع، وعن ابن عباس وابن مسعود. انظر بحر العلوم ٩٦/١، وزاد المسير ٣١/١، والدر المنثور ٣٠/١، ومعالم التنزيل ١/١٥، والتسهيل ٣٧/١، وتفسير ابن كثير ٤٩/١ ـ ٥٠.

وخَرَّج الطبري<sup>(۱)</sup> عن سلمان قولًا آخر: إنها لم يأت أصحابها بعد<sup>(۲)</sup>. وفي سنده مقال.

#### ز \_ قوله تعالى: ﴿ قَالُوا أَنْوَمِنُ كُما آءَامَنَ السُّفَهَآةُ ﴾ [البقرة: ١٣]

قال الثعلبي: نزلت في قريظة والنضير، قاله سعيد بن جبير، ومحمد بن كعب، وعطاء، قالوا: كان عبدالله بن الهيبان قبل الهجرة يحض على اتباع محمد إذا ظهر، فمات قبل أن يدخل النبي - على الله وحسداً»(٣).

والمراد بالسفهاء: الصحابة، أخرجه ابن أبي حاتم عن الضحاك، وعن السدى (٤).

عن سلمان.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (۱۲۳) ۱/۱۰، وابن جرير في تفسيره ۱۰۹/۱. وعزاه في الدر المنثور ـ أيضاً ـ ۲۰/۱ لوكيع عن عباد بن عبدالله الأسدي، قال: قرأ سلمان... فذكره. وانظر تفسير ابن كثير ۵۰/۱، وزاد المسير ۳۱/۱.

وفي سنده خلاف: فرواه عثام بن علي ووكيع، وعيسى بن يونس، عن الأعمش، عن المنهال، عن عباد،

وخالف هؤلاء: شريك: فرواه عن الأعمش، عن زيد بن وهب وغيره، عن سلمان. ورواية الجماعة أولى. وشريك ضعيف، والراوي عنه ابنه: ضعيف ـ أيضاً ـ ولهذا قال الحافظ: في سنده مقال. والله أعلم بالصواب.

<sup>(</sup>٢) قال ابن جرير في تفسيره ١٠٩/١: «وقد يحتمل قول سلمان عند تلاوة هذه الآية: ما جاء هؤلاء بعد: أن يكون قاله بعد فناء الذين كانوا بهذه الصفة على عهد رسول الله على عبد منور منه عمن هو جاء منهم بعدهم، ولمّا يجيء بعد، لا أنه عنى أنه لم يمضِ ممن هذه صفته أحد» اه.

<sup>(</sup>٣) روى قصة ابن الهيبان مع اليهود ابن هشام في سيرته ٢٤٦/١ (الروض) وقال في الروض: الهيبان من المسمين بالصفات، يقال: قطن هيبان أي: منتفش» اه. وقال في المحرر الوجيز ٩٤/١: «وقال قوم: الآية نزلت في منافقي اليهود، والمراد بالناس عبدالله بن سلام ومن أسلم من بني إسرائيل.

قال القاضي أبو محمد: وهذا تخصيص لا دليل عليه» اه.

وانظر تفسير البغوي ١/١٥، والدر المنثور ١/١١، وزاد المسير ٣٣/١.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير ابن أبي حاتم ٥٣/١.

وأخرج الطبري من وجه آخر عن الضحاك قال: السفهاء: الجهّال»(١). ونقل الماوردي عن الحسن: «النساء والصبيان»(٢).

وقال مقاتل: أرادوا بها قوماً من الصحابة بأعيانهم، وهم سعد بن معاذ، وأسيد بن حضير وأبو لبابة (٣).

وقيل: بل عبدالله بن سلام ومن آمن من اليهود(٤).

ـ قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قَالُوٓا ءَامَنَّا ﴾ [البقرة: ١٤]

أسند الواحدي من طريق محمد بن مروان السدي الصغير، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس، قال: «نزلت هذه الآية في عبدالله بن أبيّ وأصحابه، وذلك أنهم خرجوا ذات يوم، فاستقبلهم نفر من أصحاب رسول الله - عليه فقال عبدالله بن أبيّ: انظروا كيف أرد هؤلاء السفهاء عنكم.

فذهب، فأخذ بيد أبي بكر الصديق، فقال: مرحباً بالصديق سيّد بني تيم، وشيخ الإسلام، وثاني رسول الله في الغار، والباذل نفسه وماله لرسول الله.

ثم أخذ بيد عمر، فقال: مرحباً بسيّد بني عدي بن كعب، الفاروق [۲/۷] القوي في دين الله، الباذل نفسه وماله لرسول الله.

ثم أخذ بيد علي، فقال: مرحباً بابن عم رسول الله، وختنه، وسيّد بني هاشم ما خلا رسول الله.

ثم افترقوا، فقال عبدالله لأصحابه: كيف رأيتموني فعلت؟ فإذا

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ١٦١/١ ـ ١٦٢.

<sup>(</sup>٢) لا يوجد قول الحسن في تفسير الماوردي طبعة دار الكتب العلمية: انظر ٧٠/١ ولكن نقله عن الحسن ابن الجوزي في زاد المسير ٣٣/١.

<sup>(</sup>٣) انظر زاد المسير ٣٣/١.

<sup>(</sup>٤) انظر معالم التنزيل ١/١٥، وزاد المسير ٣٣/١.

رأيتموهم، فافعلوا كما فعلت، فأثنوا عليه خيراً.

فرجع المسلمون إلى رسول الله ـ ﷺ ـ وأخبروه بذلك، فأنزل الله هذه الآية (١).

قلتُ: الكلبي والراوي عنه، تقدّم وصف حالهما، وآثار الوضع لائحة على هذا الكلام.

وسورة البقرة نزلت في أوائل ما قدم رسول الله \_ ﷺ - المدينة. كما ذكره ابن إسحاق (٢٠)، وغيره.

وعليّ إنما تزوج فاطمة \_ رضي الله عنهما \_ في السنة الثانية من الهجرة.

وقد روى غير محمد بن مروان، عن الكلبي: أنّ المراد بشياطينهم هنا الكهنة (٣٠).

وأخرج الطبري بسند ابن إسحاق إلى ابن عباس أنّ هذه الآية نزلت في المنافقين إذا خلوا باليهود، وهم شياطينهم، لأنهم الذين أمروهم بأن يكذبوا بالحق(٤).

ومن طريق أبي روق، عن الضحاك، عن ابن عباس، قال: «كان رجال من اليهود إذا لقوا الصحابة، أو بعضهم، قالوا: إنّا على دينكم، وإذا

<sup>(</sup>١) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٢٢، وانظر الكافي الشاف ص٥ وقال: «ومحمد بن مروان متروك، متهم بوضع الحديث، وسياقه في غاية النكارة» اه.

وعزاه في الدر المنثور ٣١/١، ولباب النقول ص١٢ للواحدي، والتعلبي، ثم قال: «هذا الإسناد واه جداً؛ فإنّ السدي الصغير: كذّاب، وكذا الكلبي، وأبو صالح ضعيف. وانظر روح المعانى ١٥٦/١.

<sup>(</sup>٢) انظر سيرة ابن هشام ٢/٣٦٣ (الروض).

 <sup>(</sup>٣) انظر زاد المسير ١/٣٥ وعزا هذا القول للضحاك والكلبي، والبحر المحيط ٦٩/١، وبحر.
 العلوم ٩٧/١.

وانظر معالم التنزيل ١/١٥، والمحرر الوجيز ٩٦/١، وتفسير ابن كثير ١/١٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري (٣٥٠) ١٦٣/١، ورواه ـ أيضاً ـ ابن أبي حاتم (١٣٧) ٥٤/١ ـ ٥٥.

رجعوا إلى أصحابهم ـ وهم شياطينهم ـ قالوا: إنّا معكم "(١).

وحكى أبو حيّان (٢) عن الضحاك: أنّ المراد بشياطينهم: الجن. والأول أصح.

## \_ قوله تعالى: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [البقرة: ١٧]

قال الواحدي<sup>(٣)</sup>: قال السدي: دخل النبي - ﷺ - المدينة، فأسلم ناس، ثم نافقوا، فكانوا كمثل رَجُل كان في ظلمةٍ، فأوقد ناراً، فأضاءت له فأبصر [١/٨] ما يتَّقيه إذ طفئت ناره، فوقع في حيرة» أخرجه الطبري<sup>(٤)</sup>.

## ز \_ قوله تعالى: ﴿ أَوْ كُصِّيبٍ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ الآية [البقرة: ١٩]

قال أيضاً (٥): قال السدي أيضاً: «هرب رجلان من رسول الله - على الله الله الله الله على الله الله الله الله الله الله المشركين، فأصابهما ما ذكر الله تعالى في هذه الآية، فجعلا يقولان: ليتنا أصبحنا، فأتينا محمداً، فوضعنا أيدينا في يده، حتى أصبحا، فأتياه فأسلما. فضرب الله شأنهما مثلاً (٢).

#### \_ قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ [البقرة: ٢١]

ساق الواحدي سنداً صحيحاً إلى الأعمش، عن إبراهيم - هو النخعي -، عن علقمة - هو: ابن قيس أحد كبار التابعين -، قال: كلّ شيء نزل فيه: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ فهو مكي، وكلّ شيء نزل فيه: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ فهو مكي، وكلّ شيء نزل فيه:

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، رقم (٣٤٩) ١٦٣/١، وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٣٦) ٥٤/١.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٦٩/١، وانظر زاد المسير ٢٥/١، وتفسير ابن كثير ١/١٥.

<sup>(</sup>٣) لم أجده في أسباب النزول، وانظر نحوه في الوسيط ٩٣/١ ـ ٩٤. والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٨) ١٧٦/١. وذكره ابن كثير في تفسيره ١٣/١٠.

<sup>(</sup>٥) لم أجده في أسباب النزول، ولعله في الوسيط للمؤلف.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره برقم (٤٥٢) ١٨٩/١، وابن أبي حاتم في سيره (١٦٢) ٦١٨. وابن أبي حاتم وابن أبي حاتم وابن النقول ص١٣٠ ـ ١٤، وعزاه في الدر المنثور ٣٢/١ لابن أبي حاتم وابن المنذر والسدي، وانظر بحر العلوم ٩٨/١، وتفسير ابن كثير ٥٥/١، والمحرر الوجيز ١٠٢/١.

ءَامَنُوا ﴾ فهو مدني (١).

قلت: وقد وصله بذكر ابن مسعود (....) والبزار، والحاكم، وابن مردويه (۲).

قال الواحدي (٣): أراد أن: ﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ خطاب لأهل مكة، و: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ خطاب لأهل مكة،

فقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ خطاب لمشركي أهل مكة، إلى قوله: ﴿ أُعِدَّتُ لِلْكَفِرِينَ ﴾ انتهى.

وقال القرطبي<sup>(٤)</sup>: قال علقمة، ومجاهد: كلّ آية أوّلها: ﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ﴾ نزلت بمكة، وكلّ آية أوّلها: ﴿يَتَأَيُّهَا اللَّذِينِ ءَامَنُوا ﴾ نزلت بالمدينة.

وقال أبو حيان (٥): روي عن ابن عباس، وعلقمة، ومجاهد أنهم قالوا: كلّ شيء نزل فيه: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ فهو مكي، وكلّ شيء نزل فيه:

<sup>(</sup>۱) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٢٢، وابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (٣٠١٤٢) ١٤٠/٦، وأبو عبيد في الفضائل ص١٤٤ عن علقمة قوله. وانظر ما بعيده، وعزاه في الدر المنثور /٣٣٠ أيضاً للبن الضريس، وابن المنذر وأبي الشيخ ابن حيان في التفسير.

<sup>(</sup>۲) رواه موصولًا بذكر ابن مسعود:

البزار في مسنده، حديث رقم (٢١٨٦) ٣٩/٣ ثم قال: «لا نعلم أحداً أسنده إلّا قيساً، وغيره يرسله» اه.

والبيهقي في الدلائل ١٤٤/٧.

والحاكم في المستدرك ١٨/٣.

والدراقطني في العلل ١٦٨/٥ ثم قال: «يرويه الأعمش، واختلف عنه:

<sup>1</sup> \_ فرواه قيس بن الربيع، وأبو وكيع: عن الأعمش، عن إبراهيم، عن علقمة، عن عبدالله، وكذلك قال: عبيد بن عقيل، عن شعبة.

ب \_ وقال غيره: عن شعبة، عن الأعمش، عن إبراهيم، عن علقمة قوله.

وكذلك رواه أصحاب الأعمش عنه، **وهو الصحيح**» اه.

وانظر الإتقان ٧/١، والبرهان ١٨٩/١ ـ ١٩٠، والكافي الشاف ص٥.

<sup>(</sup>٣) في أسباب النزول ص٢٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي ٢٦٨/١ (دار الكتاب العربي).

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط ٩٤/١، وانظر المحرر الوجيز ١٠٥/١، والدر المنثور ٣٣/١، ومعالم التنزيل ٥/٥١، وروح المعاني ١٨٤/١.

# ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ مدني (١).

### وحكى الماوردي (٢) في المراد «بالناس» هنا قولين:

(١) قال في الإتقان ٥٢/١ ـ ٥٣: «قال ابن عطية وابن الفرس وغيرهما: هو في: ﴿يَتَأَيُّهُا النَّاسُ ﴾ فقد يأتي في المدني.

وقال ابن الحصار: قد اعتنى المتشاغلون بالنسخ بهذا الحديث، واعتمدوه على ضعفه، وقد اتفق الناس على أنّ النساء مدنية، وأولها: ﴿يَنَأَيُّهَا اَلنَّاسُ ﴾ وعلى أنّ الحج مكية، وفيها: ﴿يَتَأَيُّهَا اَلنَّاسُ ﴾ وعلى أنّ الحج مكية، وفيها: ﴿يَتَأَيُّهَا اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَرْكَعُواْ وَاسْجُدُواْ ﴾ [الحج: ٧٧].

وقال غيره: هذا القول إن أخذ على إطلاقه فيه نظر، فإنّ سورة البقرة مدنية، وفيها: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اَعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١] ﴿يَتَأَيُّهَا اَلنَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ١٦٨] وسورة النساء مدنية، وأولها: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾.

وقال مكي [في الإيضاح ص١١٤، وانظر البرهان ١٩٠/١ ـ ١٩١]: هذا إنما في الأكثر، وليس بعام، وفي كثير من السور المكية: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾.

وقال غيره[انظر البرهان 191/]: الأقرب حمله على أنه خطاب، المقصود به - أو جلّ المقصود به - أو جلّ المقصود به - أهل مكة أو المدينة.

وقال القاضي: إن كان الرجوع في هذا إلى النقل فمسلم، وإن كان السبب فيه حصول المؤمنين بالمدينة على الكثرة دون مكة فضعيف؛ إذ يجوز خطاب المؤمنين بصفتهم وباسمهم وجنسهم، ويؤمر غير المؤمنين بالعبادة كما يؤمر المؤمنون بالاستمرار عليها والازدياد منها. نقله الإمام فخر الدين في تفسيره» اهد.

وقال الحافظ ابن حجر في الكافي الشافي ص٥: «هذا محمول على أنّ المراد بالمكي ما وقع خطاباً لأهل مكة، والمدني ما وقع خطاباً لأهل المدينة؛ لأنّ الغالب على أهل مكة كان الكفر، فخوطبوا: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾، وكان الغالب على أهل المدينة الإيمان، فخوطبوا: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلذِينَ مَامَنُوا ﴾ أفاده الشيخ بهاء الدين بن عقيل» اه.

(٢) لم أجده في النكت والعيون ٨٣/١.

وقال ابن الجوزي في زاد المسير ٧/١٤: «

اختلف العلماء فيمن عني بهذا الخطاب على أربعة أقوال:

أحدها: أنه عام في جميع الناس، وهو قول ابن عباس أرواه ابن أبي حاتم في تفسيره ٧٦/١، وابن جرير في تفسيره ١٩٦/١، وانظر الدر المنثور ٣٣/١].

والثاني: أنه خطاب لليهود، دون غيرهم. قاله الحسن ومجاهد.

والثالث: أنه خطاب للكفار من مشركي العرب وغيرهم. قاله السدي.

والرابع: أنه خطاب للمنافقين واليهود. قاله مقاتل» اه. وانظر البحر المحيط ٩٣/١ وقال: «والظاهر قول ابن عباس؛ لأنّ دعوى الخصوص تحتاج إلى دليل» اه.

أحدهما: أنه على العموم في أهل الكفر، قال: وبه جزم مقاتل.

والثاني: أنه على أعم من ذلك، ويتناول المؤمنين ـ أيضاً ـ والمطلوب منهم الدوام على ذلك. انتهى.

وما نقله [٢/٨] عن مقاتل، وُجِد في تفسيره [من] رواية الهذيل بن حكيم عنه ما يخالفه.

وقال أبو حيان (١٠): ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ هنا خطاب لجميع مَنْ يعقل. قاله ابن عباس.

وقيل: لليهود خاصة. قاله الحسن ومجاهد، وزاد مقاتل: والمنافقين. وعن السدي: لمشركي أهل مكة وغيرهم من الكفار. انتهى.

والذي نقله عن مقاتل هو الموجود في تفسيره من رواية الهذيل عنه.

وقد استشكل ما نقل عن علقمة وغيره مع اختلاف العبارة، ففَرْقٌ بين قول من قال: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ مكي، وبين قول مَنْ قال: خوطب به أهل مكة؛ لأنّ الأول أخصّ من الثاني؛ لأنّ الذي وقع عليه الاتفاق في الاصطلاح بالمكي والمدني: أنّ المكي: ما نزل قبل الهجرة، ولو نزل بغير مكة، كالطائف وبطن نخل، وعرفة. والمدني: ما نزل بعد الهجرة، ولو نزل بغيرها من الأماكن التي رحلها النبي - على عزواته، حتى مكة وأرض الطائف وتبوك وغيرها من .

وإذا تقرّر ذلك فالذي قال: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ مكي، يقتضي اختصاصه بما قبل الهجرة، فلا يدخل فيه المنافقون؛ لأنه [أي: النفاق] (٣) إنما حدث بعد الهجرة جزماً.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٩٣/١.

<sup>(</sup>٢) انظر في تعريف المكي والمدني الإتقان ٢٦/١ ـ ٢٧، والبرهان ١٨٧/١، ومناهل العرفان ١٨٩/١.

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين زيادة من هامش المخطوطة.

وأما اليهود فمحتمل.

والذي قال: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ خوطب به أهل مكة يعم ما قبل الهجرة وما بعدها، لكنه يخص أهل مكة، دون غيرهم من المشركين.

وإشكال القرطبي (١) حيث قال: إنّ البقرة مدنية باتفاق، وكذلك سورة النساء، وقد وقع فيهما: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ لا يرد إلّا على العبارة الأولى.

وكذا قول أبي حيان<sup>(٢)</sup>: الضابط في المدني صحيح، وأما المكي فيحمل على الأغلب.

وقد قيّد الجعبريُّ كلام علقمة بما لم أره في كلام [1/4] غيره $^{(7)}$ .

ـ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْيَ ۚ أَن يَضْرِبَ مَثَكًا﴾ [البقرة: ٢٦]

قال الواحدي<sup>(٤)</sup>: قال ابن عباس ـ في رواية أبي صالح ـ: لما ضرب الله سبحانه هذين المثلين للمنافقين ـ يعني قوله: ﴿مَثَلُهُم كَمَثَلِ الَّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ وقوله: ﴿أَوْ كَصَيِّبٍ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ قالوا: الله أجل وأعلى من أن يضرب الأمثال، فأنزل الله هذه الآية (٥).

وقال الحسن وقتادة: لما ذكر الله الذباب والعنكبوت في كتابه وضرب

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ٢٦٨/١.

<sup>(</sup>Y) البحر المحبط 1/4.

<sup>(</sup>٣) يوجد هنا سقط مقدار صفحة من المخطوطة.

وقد نقل السيوطي قول الجعبري في الإتقان ٣/١٥ وبيّن القيد الذي قيد الجعبري فيه كلام علقمة:

كلُّ سورة فيها ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ فقط، أو كلا... فهي مكية.

<sup>(</sup>٤) أسباب النزول ص٧٣.

<sup>(</sup>۵) رواه ابن جرير في تفسيره برقم (۵۵٤) ۲۱۳/۱.

وانظر الحكم على هذه الطريق فيما بعد.

وانظر بحر العلوم ١٠٤/١، والمحرر الوجيز ١١٠/١، وتفسير ابن كثير ٦٤/١، وزاد المسير ٥٣/١ ـ ٥٤، والدر المنثور ٤١/١، ومعالم التنزيل ٥٨/١.

للمشركين المثل، ضحكت اليهود، وقالوا: ما يشبه هذا كلام الله، فأنزل الله هذه الآية (١).

وأسند الواحدي (٢) من طريق موسى بن عبدالرحمٰن، عن ابن جريج، عن ابن عباس، في قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحِيء أَن يَضْرِبَ مَثَلًا﴾.

قال: وذلك أن الله ذكر آلهة المشركين، فقال: ﴿وَإِن يَسَلَّبُهُمُ اللَّبَابُ شَيْئًا ﴾، وذكر كيد الآلهة فجعله كبيت العنكبوت، فقالوا]<sup>(٣)</sup>: [٩/١مكرر] أرأيت حيث ذكر الله الذباب والعنكبوت فيما أنزل من القرآن على محمد، أي شيء كان يصنع بهذا؟!! فنزلت.

قلت: الروايتان عن ابن عباس واهيتان، إذ فقد (٤) تقدم التنبيه على وهاء الكلبي، وعبدالغني الثقفي.

وأما قول قتادة، فأخرجه عبدالرزاق، عن معمر عنه، ولفظه: لما ذكر الله الذباب. والعنكبوت في القرآن، قال المشركون: ما بال العنكبوت والذباب يذكر[ان]؟!(٥).

وأخرجه الطبري من طريق سعيد بن أبي عَرُوبة، عن قتادة بلفظ: قال أهل الضلال<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري ۲۱٤/۱، وعبدالرزاق ۲۱/۱، وابن أبي حاتم ۹۳/۱ عن قتادة. وذكر ابن أبي حاتم أنه قول السدي والحسن وإسماعيل بن أبي خالد.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول للواحدي ص ٢٣ ـ ٢٤. وعزاه في الدر المنثور ٤١/١ ـ أيضاً ـ لعبدالغني الثقفي في تفسيره. وانظر الحكم على هذه الطريق فيما سيأتي.

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين زيادة من أسباب النزول للواحدي بتصرف، لأنّه سقط من المخطوطة مقدار صفحة، فاستدركته هنا ووضعته بين القوسين، والله الموفق.

<sup>(</sup>٤) في المخطوطة: قد، والتصحيح من الهامش.

<sup>(</sup>٥) رواه عبدالرزاق في تفسيره (٤١/٦، وفي المخطوطة: يذكر. والتصويب من تفسير عبدالرزاق، وقد سبق قريباً تخريج قول قتادة.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبري ٢١٤/١.

وأخرجه ابن المنذر من هذا الوجه، قال: فقال أهل الكتاب.

وأخرجه الطبري (1)، وابن أبي حاتم (7)، عن السدّي نحو قول ابن الكلبى.

زاد ابن أبي حاتم (٣): وعن الحسن نحو قول قتادة.

والأرجح نسبة القول لأهل النفاق؛ لأنّ كتب أهل الكتاب [مليئة](٤) بضرب الأمثال، فيبعد أن ينكروا ما في كتبهم مثله.

وعن الربيع بن أنس: أنّ الآية نزلت من غير سبب، وإنما هو مَثَلٌ ضربه الله للدنيا وأهلها، فإنّ البعوضة تحيا ما جاعت، فإذا امتلأت هلكت، وكذلك حال أهل الدنيا إذا امتلأوا منها كان سبباً لهلاكهم غالباً (٥٠).

ز - قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِهِ - ﴾ [البقرة: ٢٧]

قال سعد بن أبي وقاص: نزلت في الحرورية ـ يعني: الخوارج ـ أخرجه البخاري من حديث سعد.

وأخرجه الفريابي في تفسيره من طريق مصعب بن سعد، عن أبيه، قال: هم الخوارج<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى ۲۱۳/۱.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن أبی حاتم ۹۳/۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن أبي حاتم ٩٣/١ قال: «وروي عن الحسن وإسماعيل بن أبي خالد نحو قول السدي وقتادة» اه. وانظر الدر المنثور ٤١/١.

<sup>(</sup>٤) غير واضحة في المخطوطة. أو كلمة نحوها مثل: طافحة..

<sup>(</sup>٥) قول الربيع رواه ابن جرير في تفسيره برقم (٥٥٥ ـ ٥٥٦) ٢١٣/١ ـ ٢١٤، عن الربيع. ورواه ابن أبي حاتم (٢٧١) ٩٢/١ ـ ٩٣ عن الربيع، عن أبي العالية. وانظر تفسير ابن كثير ٦٤/١.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٤٧٢٨) ٨/٤٧٩، والنسائي في تفسيره، من السنن الكبرى، برقم (٣٣٣) ٢٦/٧ و ٣٣٠) ٢٦/٧ و برير ٢٦/٧ و برير عاتم في تفسيره برقم (٢٨٨) ٩٧/١ و (٢٩٣) ٩٩/١، وابن أبي حاتم. =

واستشكل بأن بدعة الخوارج - والحرورية صنف منهم - إنما حدثت في خلافة علي - رضي الله عنه - (١).

وقد أخرج ابن أبي حاتم [Y/4] من طريق الربيع بن أنس، عن أبي العالية، أنهًا نزلت في المنافقين (Y).

ومن طريق السدي: عهد الله: ما عهده في القرآن فاعترفوا به ثم كفروا فنقضوه (٣).

ومن طريق بكير بن معروف، عن مقاتل بن حيان: في التوراة أن يؤمنوا بمحمد ويصدّقوه، فكفروا به ونقضوا الميثاق الأول<sup>(٤)</sup>.

<sup>=</sup> والحرورية هم الخوارج، نسبة إلى حروراء، وهي القرية التي كان ابتداء خروج الخوارج على على منها، وانظر زاد المسير 1/١٥.

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن كثير في تفسيره ٢٥/١: «وهذا الإسناد ـ وإن صح عن سعد بن أبي وقاص ـ رضي الله عنه ـ فهو تفسير على المعنى، لا أنّ الآية أريد منها التنصيص على الخوارج الذين خرجوا على علي بالنهروان، فإنّ أولئك لم يكونوا حال نزول الآية، وإنما هم داخلون بوصفهم فيها مع من دخل؛ لأنهم سموا خوارج لخروجهم عن طاعة الإمام والقيام بشرائع الإسلام» اه.

<sup>(</sup>٢) روى أبن أبي حاتم في تفسيره برقم (٢٨٩) ٩٨/١ عن أبي العالية قال: هي ست خصال في المنافقين إذا كانت فيهم الظهرة على الناس أظهروا هذه الخصال: إذا حدّثوا كذبوا، وإذا وعدوا أخلفوا، وإذا ائتمنوا خانوا ونقضوا عهد الله من بعد ميثاقه، وقطعوا ما أمر الله به أن يوصل، وأفسدوا في الأرض.

وإذا كانت الظهرة عليهم أظهروا الخصال: إذا حدّثوا كذبوا، وإذا وعدوا أخلفوا، وإذا التمنوا خانوا. ورواه الطبري برقم (٧٢ه) ٢٢١/١ عن الربيع قوله.

وانظر تفسير ابن كثير ٦٦/١، وزاد المسير ٥٦/١.

 <sup>(</sup>۳) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (۲۹۱) ۹۹/۱.
 وانظر زاد المسير ۹۶/۱، والدر المنثور ۲/۱، وتفسير ابن كثير ۱۳۶/۱.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (٢٩٢) ٩٩/١. وانظر زاد المسير ٥٦/١، والدر المنثور ٤٢/١، وتفسير ابن كثير ٦٦/١ وقال: «وهو حسن» اه.

وقال الطبري<sup>(۱)</sup>: يحتمل أن يكون المراد بالعهد ما أخذ الله على ذرية آدم حين أخذهم من ظهر آدم.

ز ـ قوله تعالى: ﴿ يَنَهِيَ إِسْرَهِ مِلَ اذْكُرُواْ نِعْهَتِى الَّذِي اَنْعَمْتُ عَلَيْكُوْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٠]

قال ابن الكلبي: كان عهد الله إلى بني إسرائيل أنّي باعث نبياً من بني إسماعيل (٢٠).

وفي تفسير ابن عباس ـ رواية محمد بن إسحاق ـ في قوله تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِمَهْدِى ﴾ هو العهد الذي عهد إذا جاءكم النبي ـ [ﷺ] ـ تصدقونه وتتبعونه (٣).

وفي قوله تعالى: ﴿وَتَكَنَّمُوا ٱلْعَقَ ﴾ قال: هو محمد [عَيْهُ].

وفي رواية محمد بن ثور، عن ابن جريج نحوه (٤).

وأخرج الطبري عن السدي مثله<sup>(ه)</sup>.

وأخرج ـ أيضاً ـ من طريق الربيع بن أنس، عن أبي العالية: ﴿وَأَوْفُوا بِهَهِدِكُمْ ﴾ يعنى: الجنة (٢٠).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ۲۱۹/۱.

وعزاه في زاد المسير ٦/١ للزجاج وقال: ونحن وإن لم نذكر ذلك العهد، فقد ثبت بخبر الصادق، فيجب الإيمان به.

وانظر المحرر الوجيز ١١٣/١، وتفسير ابن كثير ٦٦/١، ومعالم التنزيل ٩/١.

<sup>(</sup>٢) عزاه البغوي في تفسيره ٦٦/١ للكلبي، انظر تفسير ابن كثير ٨٣/١.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٢٨٨/١، وابن أبي حاتم برقم (٤٤٢) ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير في تفسيره ٢٨٨/١، وانظر المحرر الوجيز ١٣٤/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ٢٨٨/١، وانظر تفسير ابن أبي حاتم ١٤٣/١، وتفسير ابن كثير ٨٣/١، وتفسير البغوي ٦٦/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبري برقم (٨٠٦) ٢٨٩/١، وانظر تفسير ابن كثير ٨٣/١، وتفسير البَغوي ١٦٦/١.

ومن طريق عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم نحوه. وزاد: ثم قرأ: ﴿إِنَّ اللَّهُ الْمُكَنَّةُ . . ﴾ الآيــــة [التوبة: ١١١](١).

وقال مقاتل بن سليمان: ﴿وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ هو الذي ذكر في المائدة: ﴿وَقَالَ اللّهُ إِنّي مَعَكُمٌ لَبِنْ أَقَمْتُمُ الصَكَوْفَ - إلى قوله - سَوَآءَ السَكِيلِ ﴾ [المائدة: ١٢](٢).

#### ز \_ قوله تعالى: ﴿وَلَا تَكُونُواْ أَوَلَ كَافِرٍ بَدِّ ﴾ [البقرة: ٤١]

أخرج الطبري من طريق الربيع، عن أبي العالية: ﴿وَلَا تَكُونُوا أَوَلَ كَافِرٍ لِمَجْدِهِ الطبري من طريق الربيع، عن أبي العالية: ﴿وَلَا تَكُونُوا أَوَلَ مَنْ كَفَر بمحمد (٣).

وفي تفسير الكلبي، عن ابن عباس: نزلت في قريظة، وكانوا أول مَنْ كفر من اليهود [١/١٠] بمحمد وتبعهم يهود فدك وخيبر(٤).

## \_ قوله تعالى: ﴿ أَنَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْهِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة: 28]

قال الواحدي (٥): قال ابن عباس ـ في رواية ابن الكلبي ـ: نزلت في يهود المدينة، كان الرجل منهم يقول لصهره ولذي قرابته ولمن بينه وبينه

<sup>(</sup>٢) عزاه بنحوه الطبري في تفسيره ٢٨٨/١ لابن جريج، وفي بحر العلوم ١١٤/١ وزاد المسير ٧٣/١ وعزوه إلى قتادة.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره برقم (٨١٨) ٢٩٠/١ - ٢٩١، وابن أبي حاتم في تفسيره برقم (٣) ١٤٥/١ (٤٥١) . وانظر تفسير ابن كثير ٨٣/١.

<sup>(</sup>٤) انظر زاد المسير ٧٤/١، وتفسير ابن كثير ٨٣/١، وبحر العلوم ١١٤/١. وروى ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (٤٥٢) ١٤٥/١ عن أبي سنان، قال: أنزلت في يهود يثرب.

<sup>(</sup>٥) أسباب النزول ص ٢٤. والكلبي: متهم. وانظر تفسير السمرقندي ١١٥/١، وزاد وانظر تفسير ابن كثير ١/٥٨، ولباب النقول ص ١٥، وتفسير السمرقندي ١١٥/١، وزاد المسير ١/٥٠، والدر المنثور ١٦٤/١.

رضاع من المسلمين: اثبت على هذا الدين وما يأمرك به محمد؛ فإنه حق. فكانوا يأمرون [الناس](١) بذلك ولا يفعلونه.

وفي تفسير ابن جريج نقله محمد بن ثور عنه: هم أهل الكتاب كانوا يأمرون الناس بالصوم والصلاة ويتركونهما، فعيّرهم الله تعالى بذلك<sup>(٢)</sup>.

وأخرج الطبري من طريق السدي: كانوا يأمرون الناس بطاعة الله [وتقواه] وهم يعصونه (٣٠).

وفي تفسير عبدالرزاق، عن معمر، عن قتادة: كان أهل الكتاب يأمرون الناس بطاعة الله وبتقواه وبالبر، ويخالفون، فعيّرهم الله عزّ وجلّ (٤) \_.

وأخرج الطبري، عن عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم قولًا آخر قال: هؤلاء اليهود إذا جاء أحد يسألهم عن الشيء ليس فيه حق ولا رشوة أمروه بالحق. فنزلت (٥٠).

#### ـ قوله تعالى: ﴿ وَأَسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْةِ ﴾ [البقرة: ٤٥]

قال الواحدي<sup>(٦)</sup>: عند أكثر أهل العلم أنّ الخطاب في هذه الآية لأهل الكتاب.

وقال بعضهم: رجع إلى خطاب المسلمين.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين من أسباب النزول.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن جریر ۲۹۶/۱، وانظر تفسیر ابن کثیر ۸۵/۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٢٩٦/١، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٧٩) ١٥٢/١ ـ ١٥٣، وما بين القوسين من تفسير الطبري، وانظر تفسير ابن كثير ١٢١/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير عبدالرزاق ٤٤/١، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٧٨) ١٥٢/١ .وانظر تفسير ابن كثير ١٠٢/١، والدر المنثور ١٤٤/١.

<sup>(</sup>۰) تفسير الطبري ۲۹۷/۱. وعبدالرحمٰن بن زيد: ضعيف، انظر المغني ۲٬۳۸۰، والميزان ۲/۰۲۰، والميزان ۲۸۰/۲، والتقريب ۲٬۰۸۱. وانظر تفسير ابن كثير ۲٬۰۸۱.

<sup>(</sup>٦) انظر الوسيط ١٣١/١، وأسباب النزول ص٢٤. ثم قال: والقول الأول أظهر.

وسبق إلى ذلك الطبري<sup>(۱)</sup> فقال: معنى الآية ﴿وَاَسْتَعِينُوا ﴾ أيها الأحبار بحبس أنفسكم على طاعة الله وبإقامة الصلاة التي اقترنت برضى الله.

قال<sup>(۲)</sup>: والخطاب وإن كان ابتداء لبني إسرائيل، فإنهم لم يقصدوا بها على التخصيص، بل هي عامة لهم ولغيرهم.

وقال الجعبري: معنى الآية على القول المذكور: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ المَنْوُا ﴾ بموسى [۲/۱۰] آمنوا بمحمد [ﷺ]، ﴿ وَٱسْتَعِينُوا ﴾ على رياستكم بما تتلون فيها.

# ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً ﴾ [البقرة: ٤٥]

قال مقاتل: نزلت في الصرف عن القبلة، يقول: كَبُر على المنافقين واليهود صرفك عن بيت المقدس إلى الكعبة (٣).

وقال غيره (٤): الضمير: للصلاة.

وقيل: للاستعانة التي أمروا بها.

وقيل: عائدة على الإجابة<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>۱) قال الطبري في تفسيره ۲۰۰/۱: «فمعنى الآية: واستعينوا أيها الأحبار من أهل الكتاب بحبس أنفسكم على طاعة الله، وكفّها عن معاصي الله، وبإقامة الصلاة المانعة من الفحشاء والمنكر، المقرّبة من مراضي الله، العظيمة إقامتها إلّا على المتواضعين لله، المستكينين لطاعته، المتذللين من مخافته» اه.

وانظر تفسير ابن كثير ٨٨/١.

<sup>(</sup>٢) قال ابن كثير في تفسيره ٨٨/١ متعقباً كلام الطبري: «هكذا قال، والظاهر أنّ الآية، وإن كانت خطاباً في سياق إنذار بني إسرائيل، فإنهم لم يُقْصَدوا بها على سبيل التخصيص، وإنما هي عامة لهم ولغيرهم، والله أعلم» اهـ.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤٩٢) ١٥٦/١، والبيهقي في الشعب (٩٦٨٥) ١١٥/٧. وانظر زاد المسير ٧٦/١، والدر المنثور ٦٨/١.

<sup>(</sup>٤) نسب هذا القول لمجاهد. رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤٩٠) ١٥٥/١ وهو صحيح عنه.

<sup>(</sup>٥) انظر زاد المسير ٧٦/١، وتفسير الطبري ٢٩٩/١، وتفسير ابن كثير ٨٧/١.

ورده الطبري<sup>(۱)</sup>.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا لَّا يَجْزِى نَفْشُ عَن نَفْسِ شَيْءًا ﴾ [البقرة: ٤٨]

قال أبو إسحاق الزجاج في «معاني القرآن»: كانت اليهود تزعم أن الأنبياء من آبائهم يستشفعوا لهم فأيسوا فأنزل الله هذه الآية (٢).

\_ قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ مَامَنُوا وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَدَىٰ وَالصَّنِعِينَ . . ﴾ الآية [البقرة: ٦٢]

أخرج الواحدي في تفسيره عن عبدالله بن محمد بن حيّان الحافظ الأصبهاني ـ بسند له صحيح ـ إلى ابن جريج، عن عبدالله بن كثير، عن مجاهد قال: لما قصّ سلمان على رسول الله ـ على و قصة أصحاب (٣) الدير كان يتعبد معهم، قال: هم في النار.

قال سلمان: فأظلمت على الأرض. فنزلت.

قال: فكأنما كشف عني جبل(١٤).

وأخرج الطبري<sup>(٥)</sup> هذا الأثر من هذا الوجه وزاد في آخره: فنزلت هذه الآية، فدعا سلمان فقال: هذه الآية نزلت في أصحابك من كان على دين

<sup>(</sup>١) قال الطبري في تفسيره ٢٩٩/١: (وقد قال بعضهم: إنّ قوله: ﴿وَإِنَّهَا ﴾ بمعنى: إنَّ إِنَّ اللَّهُ المعنى: إنَّ إِنَّ اللَّهُ اللَّ

ولم يجرِ لذلك بلفظ الإجابة ذكر، فتجعل الهاء والألف كناية عنه، وغير جائز ترك الظاهر المفهوم من الكلام، إلى باطن لا دلالة على صحته» اهـ.

وانظر الدر المصون ١/٣٣٠ ـ ٣٣١.

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن ۱/۹۸.وانظر زاد المسير ۱/۲۷.

<sup>(</sup>٣) في المخطوطة: أصحابه.

<sup>(</sup>٤) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٧٤، ولم أره في الوسيط ١٤٩/١ ـ ١٥٠، وسنده ضعيف، لتدليس ابن جريج، والانقطاع بين مجاهد وسلمان.

إِلَّا أَنْ لَهُ طُرْقاً يُرْتَقَى بِهَا ذَكُرُهَا الْحَافظُ ابْنُ حَجْرُ بَعْدُ هَذْهُ الرَّوايَّةِ.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره ٢٦٤/١ وانظر التعليق السابق.

عيسى قبل الإسلام فهو على خير. ومَنْ سمع بي ولم يؤمن بي فقد هلك.

وأخرج ابن أبي حاتم ـ بسند صحيح ـ عن مجاهد قال: قال سلمان: سألت النبي ـ ﷺ ـ عن أهل دين كنت منهم فذكر من صلاتهم وعبادتهم. فنزلت: ﴿إِنَّ الَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ الآية (١٠).

وأخرج الواحدي \_ أيضاً \_ من تفسير إسحاق بن راهويه (٢) \_ بسنده القوي \_ إلى السدي [١/١١] قال: نزلت في أصحاب سلمان لما قدم على رسول الله \_ ﷺ \_ وجعل يخبره عن عبادتهم واجتهادهم وقال: يا رسول الله كان الناس يصلُون ويصومون ويؤمنون بك ويشهدون أنك تُبعث نباً.

فلما فرغ سلمان من ثنائه عليهم قال: «يا سلمان هم من أهل النار» فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ الآية (٣).

وأخرجه الواحدي ـ أيضاً ـ من طريق السدي بأسانيده التي قدّمنا ذكرها في المقدمة، وزاد: وما بعد هذه الآية [نازلة](٤) في اليهود(٥).

ونسب الجعبري هذه الرواية إلى ابن مسعود وابن عباس فقط. وفيه نظر.

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦٣٨) ١٩٥/١ وفيه: كنت معهم. وانظر التعليق السابق.

<sup>(</sup>٢) لعله: وأخرج الواحدي ـ أيضاً ـ في تفسيره من طريق إسحاق بن راهويه. والله تعالى أعلم.

 <sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٢٥، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦٤٠) ١٩٨/١ ١٩٩، والطبري في تفسيره ٣٦٤/١، والذهبي في السير ٢٢٢/١.

وسنده ضعيف لضعف السدي، وللإرسال.

إلّا أنه يتقوى بما ذكر له من شواهد ـ كما سبق.

وانظر الدر المنثور ٧٣/١، وتفسير ابن كثير ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين من أسباب النزول، زيادة على المخطوطة.

 <sup>(</sup>٥) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٥٥ - ٢٦.
 وانظ التعلق السابق.

وقد أخرج الطبري من طريق علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: أنّ هذه الآية منسوخة بقوله تعالى: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَكَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ (﴿ اللهِ عمران: ٨٥ (٢٠).

ومن طريق سعيد بن عبدالعزيز التنوخي ـ وهو من طبقة الأوزاعي من فقهاء أهل الشام ـ نحو ذلك<sup>(٣)</sup>.

قال الطبري<sup>(٤)</sup>: معنى من آمن منهم: مَنْ دام على إيمانه بنبيّه فلم يغيّر ولم يبدّل ومات على ذلك، أو عاش حتى بعث محمد، فصدّق به، فهو الذي أجره عند ربه.

قال: ومعنى ما رواه علي بن أبي طلحة: أن ابن عباس كان يرى أن الله وعد مَنْ عمل صالحاً من اليهود وغيرهم الجنة، ثم نسخ ذلك (٥) [٢/١١].

<sup>(</sup>۱) روى القصة بطولها الطبري في تفسيره ٣٦٢/١ ـ ٣٦٤، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٤٠) (٦٤٠) ـ ١٩٩٨ ـ ١٩٩٨.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٣٦٤/١ ـ ٣٦٥ و ٣/ ٣٣٨ ـ ، وابن أبي حاتم في تفسيره (٢٣) ١٩٨/١ ، وابن الجوزي في نواسخ القرآن ص٤٢ ـ ٤٣.

وانظر الدر المنثور ٧٤/١، وتفسير ابن كثير ١٠٣/١، والبحر المحيط ٢٤٠/١ ـ ٢٤١.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير ابن أبي حاتم ١٩٩١، وتفسير ابن كثير ١١٤٧١.

<sup>(</sup>٤) في تفسيره ١/٣٦٥.

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ ابن كثير في تفسيره ١٠٣/١: «قلت: هذا لا ينافي ما روى علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس ـ فذكره ـ: فإنّ هذا الذي قاله ابن عباس إخبار على أنه لا يقبل =

وقال غيره: معنى النسخ إنما هو في حق مَنْ أدرك محمداً، لا من كان قبل ذلك.

وهو متجه، وبالله التوفيق.

قلت: إنْ ثبت حديث سلمان، أنه - ﷺ - حكم عليهم بالنار، دل ذلك على أنّ مَنْ كان ليس على دين الإسلام، فهو هالك، فنزلت الآية مخبرة بأنّ مَنْ آمن بنبيّه الذي هو من أمته، ولم يغيّر بعده، ولم يُبدّل، وآمن بنبيّ بُعث إليه قبلًا ناسخاً لشريعة من قَبْلَه، فإنه ناج، وإنّ اسم الإسلام يشمله، وإنْ سُمّي بغيره، من اليهودية والنصرانية مثلًا.

وإطلاق النسخ على ذلك ينبني على جواز دخول النسخ في الخبر، وهو الراجح في الأصول<sup>(٢)</sup>.

<sup>=</sup> من أحد طريقة ولا عملًا إلّا ما كان موافقاً لشريعة محمد ـ ﷺ ـ بعد أن بعثه به، فأما قبل ذلك فكل من اتبع الرسول في زمانه فهو على هدى وسبيل ونجاة.

فاليهود أتباع موسى عليه السلام، والذين كانوا يتحاكمون إلى التوراة في زمانهم اه. وانظر معالم التنزيل ٧٩/١، وبحر العلوم ١٢٤/١ - ١٢٥، وزاد المسير ٩٢/١، والنسخ في القرآن الكريم ١٦٣/١ - ٤١٩، والناسخ والمنسوخ لهبة الله ص٣١ - ٣٢، والإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه لمكي ص١٢٣ - ١٢٤، ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٤٢ - ٢٤٠، والبحر المحيط ٢٤٠/١ - ٢٤١.

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: مثلًا.

<sup>(</sup>٢) قال الزركشي في البحر المحيط ٩٨/٤ ـ ٩٩: «والثاني: وهو نسخ مدلوله وثمرته: وهي المسألة الملقبة بنسخ الأخبار بين الأصوليين: فننظر: فإن كان مما لا يمكن تغييره بأن لا يقع إلّا على وجه واحد كصفات الله، وخبر ما كان من الأنبياء والأمم، وما يكون من الساعة وآياتها كخروج الدجال، فلا يجوز نسخه بالاتفاق، كما قال أبو إسحاق المروزي وابن برهان في الأوسط؛ لأنه يفضي إلى الكذب.

وإن كان مما يصح تغييره بأن يقع على الوجه المخبر عنه ماضياً كان أو مستقبلًا، أو وعداً أو وعيداً، أو خبراً عن حكم شرعي، فهو موضع الخلاف:

ا فذهب أبو عبدالله وأبو الحسين البصريان وعبدالجبار والإمام الرازي إلى جوازه مطلقاً. ونسبه ابن برهان في «الأوسط» إلى المعظم.

٢ ـ وذهب جماعة إلى المنع: منهم أبو بكر الصيرفي كما رأيته في كتابه، وأبو إسحاق المروزي كما رأيته في كتابه في الناسخ والمنسوخ، والقاضي أبو بكر، =

#### ـ قوله تعالى: ﴿ أَنَظَمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٧٥]

قال الواحدي (١٠): قال ابن عباس، ومقاتل: «نزلت في السبعين الذين اختارهم موسى، ليذهبوا معه إلى الله تعالى، فلما ذهبوا معه إلى الميقات، وسمعوا كلام الله، وهو يأمره وينهاه.

فلما رجعوا إلى قومهم فأما الصادقون فأدّوا كما سمعوا.

وقالت طائفة منهم: سمعنا الله في آخر كلامه يقول: إن استطعتم أن

<sup>=</sup> وعبدالوهاب، والجبائي، وابنه أبو هاشم، وابن السمعاني، وابن الحاجب، وقال الأصفهاني: إنه الحق.

٣ ـ ومنهم من فصل، ومنع في الماضي؛ لأنه يكون تكذيباً، دون المستقبل، لجريانه مجرى الأمر والنهي، فيجوز أن يرفع.

وَلأَنَ الكذب يختص بالماضي ولا يتعلَّق بالمستقبل.

ولهذا قال الشافعي: لا يجب الوفاء بالوعد، وإنما يسمى مَنْ لم يفِ بالوعد مخلفاً، لا كاذباً.

وهذا التفصيل جزم به سليم، وجرى عليه البيضاوي في المنهاج، وسبقهما إليه أبو الحسين بن القطان فقال. الخبر ضربان:

<sup>ِ</sup> أحدها: ما يمنع نسخه، كما حكاه الله لنا عن الأمم السالفة، كقوله تعالى: ﴿ فَلَيِّكَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَامًا ﴾ [العنكبوت: ١٤].

والثاني: ما كان من باب الأخبار الكائنة، كقوله: من صلّى دخل الجنة، ومن زنى دخل النار. فهذا يجوز تغييره، فيقال بعد ذلك: من صلّى أدخلته النار على حسب المصلحة. انتهى.

وقال ابن دقيق العيد: المشهور في الخبر أنه لا يدخله النسخ؛ لأنّ صدقه مطابقته للواقع، وذلك لا يرتفع.

واختار جماعة من الفضلاء جوازه، لكن جوازاً مقيداً، وينبغي أن يكون في صورتين: إحداهما: أن يكون بمعنى الأمر، نحو: ﴿وَالْوَلِاتُ يُرْضِعْنَ ﴾ [البقرة: ٣٣٣].

والثانية: أن يكون الخبر تابعاً للحكم، فيرتفع بارتفاع الحكم» اه.

وانظره ٩٨ ـ ١٠٠٢، وشرح اللمع في أصول الفقه ١٩٩/٢ ـ ٢٠٠، والأحكام للآمدي المدي المدي المراد ا

<sup>(</sup>١) في أسباب النزول ص٢٧، والوسيط ١٦٠/١.

وانظر المحرر الوجيز ١٦٨/١، وبحر العلوم ١٣١/١، ومعالم التنزيل ٨٧/١، وتفسير ابن كثير ١١٤/١ ـ ١١٤/١ والبحر المحيط ٢٧١/١ ـ ٢٧٢.

تفعلوا هذه الأشياء فافعلوا، وإن شئتم فلا تفعلوا، ولا بأس».

وعند أكثر المفسرين<sup>(۱)</sup>: نزلت الآية في الذين غيَّروا آية الرجم، وصفة النبي \_ ﷺ -.

قلت: أما الأول، فأخرجه الطبري من طريق ابن إسحاق، بسنده المقدم ذكره عن ابن عباس، قال: «قال الله تعالى لنبية، ولمن آمن معه، يؤيسهم من إيمان اليهود: ﴿أَفَنَطْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَشَهُمُ وَيَدَ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ الذين سألوا موسى رؤية ربهم، فأخذتهم الصاعقة»(٢).

قال محمد بن إسحاق<sup>(۳)</sup>: فحدثني بعض أهل العلم [١/١٢] أنهم قالوا: يا موسى، قد حيل بيننا وبين رؤية ربنا، فأسمعنا كلامه حين يكلمك.

فطلب موسى ذلك إلى ربه.

فقال له: مُرهم فليتطهروا، وليطهروا ثيابهم، وليصوموا.

ففعلوا، وخرج بهم إلى الطور، فلما غشيهم الغمام، أمرهم موسى، فوقعوا سجوداً، وكلمه ربُّهُ، فسمعوا كلامه، يأمرهم وينهاهم، حتى عقلوا ما سمعوا، ثم أنصرف بهم إلى قومه، فحرّف فريقٌ منهم ما سمعوا.

فحين قال موسى لبني إسرائيل: إن الله يأمركم بكذا وكذا، قال ذلك

<sup>(</sup>۱) انظر المحرر الوجيز ١٦٨/١، وروح المعاني ٢٩٨/١، والوسيط ١٦٠/١ وقال: وهذا قول مجاهد وقتادة والسدي، وتفسير الطبري ٤١١/١.

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن جرير في تفسيره ۱۱/۱، وابن أبي حاتم في تفسيره (۷۷۳) ۱۳۴/۱ و(۷۷۰)
 ۲۳۰/۱.

وسنده ضعیف. وانظر تفسیر ابن کثیر ۱۱۵/۱، وفتح القدیر ۱۰۳/۱، وسیرة ابن هشام ۱۸۲/۲.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري ٤١١/١، وابن أبي حاتم (٧٧٧) ٢٣٥/١، وانظر سيرة ابن هِشام ٢/١٨، وتفسير ابن كثير ١١٥/١، والبحر الهجيط ٢٧١/١.

الفريق: إنما قال كذا وكذا، خلافاً لما قال موسى.

فهم الذين عَنَى اللّهُ في قوله لرسوله محمد: ﴿وَقَدْ كَانَ فَرِيقُ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَانَ فَرِيقُ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَانَمَ ٱللّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ ﴾ الآية [البقرة: ٧٥].

فهذا كما ترى لم ينسبه ابن إسحاق في روايته لابن عباس، وإنما ذكر فيما أسنده عن ابن عباس أصل القصة، وهذا التفصيل إنما أسند عن بعض أهل العلم، ولم يُسَمّه، وأخلِق به أن يكون عنى الكلبي، أو بعض أهل الكتاب، فإنّ من جملة ما عابوه على ابن إسحاق، أنه كان يعتمد على أخبار بعض أهل الكتاب، فيما ينقله من الأخبار الماضية.

وأما ابن الكلبي، فإنه ذكر هذا في تفسيره، عن أبي صالح، وهو من رواية محمد بن مروان السدى الصغير عنه.

وقد تقدّم أنّ هذه سلسلة الكذب، لا سلسلة الذهب.

وقد ذكر يحيى بن سلّام ـ وهو أصلح حالًا من محمد بن مروان بكثير ـ فقال: قال الكلبي: بلغني أنهم السبعون الذين (١) اختار موسى.

ثم قصّ القصة نحو ما ساقها ابن إسحاق، وفي آخرها: فلما رجعوا إلى العسكر، قال لهم مَنْ لم يكن معهم: ماذا قال ربكم؟ قالوا: أمرنا بكذا وكذا، ونهانا [٢/١٢] عن كذا وكذا.

هذا قول الذين صدقوا منهم، وأما الذين كذبوا فقالوا: نعم، قال ما قلتم، ولكن وَسَعَ لنا في آخر ذلك فقال: إن لم تستطيعوا إلا الذي نهيتكم عنه، فافعلوا. قال: فلما قدم محمد - عَلَيْ لا المدينة، كَلَم اليهود، ودعاهم إلى الله - عز وجل - وإلى الإيمان بكتابه، فجحدوا وكتموا.

فأنزل الله تعالى: ﴿ أَفَنَطْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَانَ الله عالى: ﴿ أَفَنَطْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَانَ اللهِ ﴾ الآية.

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: الذّي. وكتب فوقهما: كذا. وفي الهامش: لعله: الذين.

وأما مقاتل بن سليمان، فأورده مختصراً، فقال: قوله: ﴿وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللهِ ﴾ نزلت في السبعين الذين اختار موسى، ليذهبوا معه، حتى يسمعوا كلام الله، فلما ذهبوا معه، سمعوا كلام الله وهو يأمر وينهى، فلما رجعوا أدّى الصادقون ما سمعوا، وأما طائفة منهم فقالوا: سمعنا الله في آخر كلامه يقول: إن استطعتم أن تفعلوا هذه الأشياء، فافعلوا، وإن شئتم فلا تفعلوا».

وأخرج الطبري من طريق أبي جعفر (١) الرازي، عن الربيع بن أنس، في هذه الآية، قال: «كانوا يسمعون الوحي، فيسمعون من ذلك، كما يسمع أهل النبوة، ثم يحرّفونه من بعد ما عقلوه»(٢).

وقد استنكر ابن الجوزي<sup>(٣)</sup> القصة المتقدّم ذكرها، فقال؛ «أنكر الحكيم الترمذي أن يكون أحدٌ من بني إسرائيل سمع كلام اللهِ غير موسى؛ لأنّ ذلك من خصائص موسى».

قال ابن الجوزي: «وهذا هو المعتمد، والآثار الواردة في ذلك واهية؛ لأنها من رواية ابن إسحاق، عن بعض أهل العلم، ومن تفسير مقاتل، والكلبي، وليس واحد من هذا بحجة» انتهى.

ورجَّح الطبري(٤) أنهم كانوا يسمعون.

قال: «وذلك أنّ الله أخبر أن التحريف [١/١٣] كان من فريق منهم، كانوا يسمعون كلام الله، استعظاماً من الله ـ عزّ وجل ـ لما كانوا يأتون من البهتان، بعد توكيد الحجة عليهم، إيذاناً عبادَه المؤمنين بقطع أطماعهم من إيمان بقايا نسلهم بما جاءهم به محمد، فقال: كيف تطمعون في تصديق هؤلاء إيّاكم، وإنما تخبرونهم عن غيب لم يشاهدوه، وقد كان بعض سلفهم

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: جعفر، والمثبت من الطبري.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ١١١/١، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧٧٦) ٢٣٥/١.

<sup>(</sup>۳) في زاد المسير ۱۰۳/۱ ـ ۱۰۶.

<sup>(</sup>٤) في تفسيره ١١١/١ ـ ٤١٢، وانظر تفسير ابن كثير ١١٥/١، والبحر المحيط ٢٧٧٢.

يسمع من الله كلامَه، بأمره ونهيه، ثم يُبَدِّله ويجحده، فهِؤلاء الذين بين أظهركم أحرى أن يجحدوا ما آتيتموهم به انتهى.

وعلى هذا، فالذي اختص به موسى، هو كلامُ اللهِ ـ سبحانه وتعالى ـ على قصد مخاطبته إيّاه، لا مطلق سماع الكلام.

ويحتمل أن يكون أولئك إنما كانوا يسمعون كلام الله ـ عزَّ وجل ـ من بعض الملائكة، فيكون لهم بذلك المزيّة على من بعدهم كما يدلّ عليه سياق الآية، كما أشار إليه الطبريُ (١).

ويصح ما أطلقه الترمذي ومَنْ تبعه: من اختصاص موسى بسماع كلام الله \_ سبحانه وتعالى \_ على أن في الحصر نظراً، فظواهر القرآن والأحاديث تدل على أن موسى \_ عليه السلام \_ اختص بقدر زائد من ذلك، لا مطلق الكلام، والله أعلم.

ز \_ قوله تعالى: ﴿وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِهُمْ إِلَى بَعْضِهُمْ الآية [البقرة: ٧٦]

أما صدرها: فذكر أبو حيّان (٢) (بغير إسناد) قال: «قيل: إنّ النبي - على: «لا يدخل قصبة المدينة إلّا مؤمن».

فقال كعب بن الأشرف، وكعب<sup>(٤)</sup> بن يهودا، وغيرهما: اذهبوا فتحسسوا أخبار مَن آمَنَ، وقولوا لهم: آمنًا، واكفروا إذا رجعتم»<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ١/١١٨.

<sup>(</sup>٢) في البحر المحيط ٢٧١/١.

١) في المخطوطة كلمة لم أهتد لقراءتها صورتها: نفسراعناد ولعلها: بغير إسناد.

<sup>(</sup>٤) في البحر: ووهب بن يهوذا.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره ١١٥/١ .وانظر الدر المنثور ١١/١، والمحرر الوجيز ١٦٨/١، وتفسير ابن كثير ١١٥/١، ومعالم التنزيل ٨٧/١، وزاد المسير ١٠٤/١.

وسنده ضعيف. فيه:

١ عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم: ضعيف. انظر المجروحين ٧/٧٥، والتقريب
 ١/٠١٥، والكاشف ١٤٦/٢، والتهذيب ١٧٧/٩ ـ ١٧٧٠.

٢ ـ وهو مرسل. فعبدالرحمٰن، يرويه عن النبي ـ ﷺ -.

وأما باقيها: فأخرج الطبري من طريق ابن جريج، [قال: أخبرني القاسم بن أبي بزة] عن مجاهد، قال: «قام النبي - عَلَيْ - تحت حصون بني قريظة [٢/١٣] فقال: «يا إخوانَ القردةَ والخنازير ويا عبدَ الطاغوت».

فقالوا: مَنْ أخبر محمداً بهذا؟ ما خرج هذا إلّا منكم، أتحدّثونهم بما فتح الله عليكم، فيكون لهم حجةً عليكم (٢)؟

وأخرجه عبد بن حُميد من طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد: «كان رسول الله \_ ﷺ \_ بعث عليّاً إلى بني قريظة، فأذوا النبي \_ ﷺ \_ فقال لهم: «إخسَأوا يا إخوة القردة والخنازير».

فقالوا: مَنْ حَدَّثَ محمداً بهذا؟ "(٣).

وللطبري من طريق بِشر بن عمارة، عن أبي روق، عن الضحاك، عن ابن عباس، في قوله: ﴿ بِمَا فَتَحَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ بما أكرمكم الله به، فيقول الآخرون: إنما نستهزىء بهم (١٠).

قلتُ: فعلى هذا المراد «بالفتح»: الإنعام، والكرامة.

وعلى الأول: «الفتح»: العقوبة، ويشهد له: ﴿ أَفْتَحَ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بَالْحَقّ ﴾ [الأعراف: ٨٩].

وقد أخرج الطبري<sup>(٥)</sup> من طريق السدي التصريحَ بأنّ المراد «بالفتح» هنا العذاب، ولفظه قال في قوله تعالى: ﴿أَتُعُدِّثُونَهُم بِمَا فَتَحَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ يعنى: من العذاب، وهو «الفتح».

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين زيادة من الطبري ٤١٤/١، وانظَر تفسير ابن كثير ١١٦/١.

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره ۱۱٤/۱، ومجاهد في تفسيره ۱/۸۰ ـ ۸۱، وابن أبي حاتم ۲۳۸/۱.
 وهو مرسل.

وله طرق أخرى عن مجاهد ـ كما سيأتي إن شاء الله تعالى ـ.

 <sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٧٨٧) ٢٣٨/١، والطبري في تفسيره ١٤١٤.
 وهو صحيح الإسناد إلى مجاهد.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ١٣/١، وانظر الدر المنثور ٨١/١.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره ١٤١٤، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧٨٨) ٢٣٩/١. وانظر الدر المنثور ١١٠٤، وتفسير ابن كثير ١١٦٦، وزاد المسير ١٠٤/١.

قولوا لهم: نحن أكرم على الله منكم».

# وجاء في السبَبِ المذكورِ قولٌ آخر:

فأخرج عبدالرزاق في تفسيره، عن معمر، عن قتادة، قال: «كانوا يقولون: إنه سيكون نبي \_ يعني: في آخر الزمان \_ فخلا بعضهم إلى بعض فقالوا: أتحدّثونهم بهذا، فيحتجون عليكم به؟»(١).

وكذا أخرجه عبد بن حميد من طريق شيبًان، عن قتادة، وسياقه أبسط من هذا.

ونحوه للطبري من طريق أبي العالية، ولفظه: «يعني بما أنزل الله في كتابه، مِن بعث محمد \_ ﷺ \_ (٢).

وذكره ابن إسحاق عن محمد، عن سعيد أو عكرمة، عن ابن عباس بلفظ [١/١٤] آخر قال في قوله: ﴿وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَا ﴾.

أي: إنّ صاحبَكم رسول الله، ولكنه إليكم خاصة ﴿وَإِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوٓا أَتُحَدِّوُهُمْ ﴾ بهذا، فتقوم عليكم الحجة؟ إجحدوه، ولا تقرّوا بأنه نبيّ أصلًا. يعني: أنّ النبي لا يَكْذِب، وقد قال: إنه رسول الله إلى الناس جميعاً (٣).

وجاء فيه قول آخر: أخرجه ابن أبي حاتم من طريق الحكم بن أبان، عن عكرمة: «أنّ امرأة من اليهود أصابت فاحشة، فجاؤوا إلى النبي - عليه عن يطلبون منه الحكم ـ رجاء الرخصة ـ فدعا النبي ـ عليه ـ عالمهم، فذكر قصة

<sup>(</sup>۱) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٧/١ه.

ورواه الطبري ٤١٤/١ من طريق أخرى عن قتادة.

وانظر زاد المسير ١٠٤/١، والوسيط ١٦٦١، وتفسير ابن كثير ١١٦١١.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره ۱۱۳/۱ ـ ٤١٤، وفيه: نعت. بدل: بعث. وانظر الدر المنثور ۸۱/۱ ـ ۸۲، وتفسير ابن كثير ۱۱۹/۱.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ١٣/١.وانظر الدر المنثور ١٨١/١.

الرجم، قال: ففي ذلك نزلت: ﴿وَإِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوٓا أَتُحَدِّثُونَهُم يِمَا فَتَحَ اللّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ الآية (١٠).

\_ قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِنَابَ إِلَّا أَمَانِنَ ﴾ [البقرة: ٧٦].

أخرج الطبري من طريق ابن جريج، عن مجاهد في هذه الآية: ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِيُّونَ ﴾ قال: «ناسٌ من اليهود، لم يكونوا يعلمون شيئاً، وكانوا يتكلمون بالظن بغير ما في كتاب الله تعالى، ويقولون: هو من الكتاب، أمانيّ يتمنّونها (٢٠٠٠).

وأخرج ابن أبي حاتم من طريق عبّاد بن منصور، عن الحسن البصري نحوه بتمامه (٣).

وأخرج الطبري من طريق الضحاك، عن ابن عباس، قال: «الأميون هنا: قومٌ لم يُصَدِّقُوا رسولًا أرسله الله، ولا كتاباً أنزله الله، فكتبوا كتاباً بأيديهم، ثم قالوا لقوم سَفَلَة جُهَّال: هذا من عند الله.

قال: فأخبر أنهم يكتبون بأيديهم، ثم سَمَّاهم أمِّين (٤) [لجحودهم

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره ٢٣٧/١.

وسنده ضعيف، فيه: حفص بن عمر العدني، ضعيف. انظر التهذيب ٢/٤١٠ ــ ٤١١، والتقريب ١٨٨/، والكاشف ١٧٩/١، والمغني ١٨٠/١.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره ۱۹/۱.وانظر الدر المنثور ۸۲/۱.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره ٢٤٢/١.

وسنده ضعيف، فيه:

١ ـ سرور بن المغيرة: تكلم فيه الأزدي. ووثقه ابن حبان. انظر اللسان ١١/٣ ـ ١٢.
 ٢ ـ وهو مرسل.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ١٧/١ و٢٢٦ و ٤٢٣، وسنده ضعيف، وسيأتي كلام الحافظ ابن حجر عليه قريباً.

وانظر الدر المنثور ٨٢/١، وتفسير ابن كثير ١١٦/١.

كتب الله ورسله]<sup>(۱)</sup>».

وهذا استنكره الطبري من جهة اللغة العربية (٢)، وقد تقدّم أنّ الضحاك لم يسمع من ابن عباس، وإسناده عن ابن منصور إلى الضحاك ضعيف.

وكأنه جعل [٢/١٤] ما في الآية وصف مَنْ ذكر في التي بعدها. وعند الأكثر أنها صفة قوم آخرين، وهو أولى.

- قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلْدَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ مَنَا قَلِيكُ ﴿ الْآية [البقرة: ٧٩]

قال الواحدي (٣): قال الكلبي ـ بالإسناد الذي ذكرنا ـ: إنهم غَيَّروا صَفةَ رسول الله ـ ﷺ ـ في كتابهم، وجعلوه آدمَ، سَبْطاً، طويلًا.

وكان \_ عَيْلِيُّةٍ \_ ربعةً، أسمرَ.

وقالوا لأصحابهم وأتباعهم: انظروا إلى صفة النبي الذي يبعث في آخر الزمان، ليس يشبه نعت هذا.

فكانت للأحبار والعلماء مأكلةٌ من سائر اليهود، فخافوا أن تذهبَ مآكلُهُم إنْ بَيِّنُوا صِفَتَه، فمن ثَمَّ غَيّروا.

قلت: الكلبي تقدم وَصْفُهُ، وقد وجدتُ هذا من وجهِ آخر قوي، أخرجه ابن أبي حاتم (٤) من طريق شبيب بن بشر، عن عكرمة، عن ابن عباس، وفيه مغايرة لسياق الكلبي.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين زيادة من تفسير الطبري ١٧/١.

<sup>(</sup>٢) قال الطبري في تفسيره ١/١١٤: "وهذا التأويل تأويل على خلاف ما يعرف من كلام العرب المستفيض بينهم، وذلك أنّ الأمي عند العرب: هو الذي لا يكتب. قال أبو جعفر: وأرى أنه قيل للأمي: أمي: نسبة له بأنه لا يكتب إلى أمّه؛ لأنّ الكتاب كان في الرجال دون النساء. فنسب مَنْ لا يكتب ولا يخط من الرجال إلى أمه في جهله بالكتابة، دون أبيه اه. وانظر الوسيط ١٦١/١ ـ ١٦٦، وتفسير ابن كثير ١١٦/١.

<sup>(</sup>٣) في أسباب النزول ص٢٦، وانظر الوسيط للواحدي ص١٦٣.

 <sup>(</sup>٤) رواه في تفسيره (٨١٠) ٢٤٦ ـ ٢٤٦.
 والواحدي في الوسيط ١٦٣/١ ـ ١٦٤.

ولفظ شبيب بن بشر هذا \_ وقد وَثَقَه ابنُ معين \_ قال: «هم أحبارُ يهود، وجدوا نعتَ النبي \_ ﷺ \_ محمد مكتوباً في التوراة: أكحلُ، أعينُ، ربعةٌ، جَعْدُ الشعر، حَسَنُ الوجه فمحوه حَسَداً وبغياً.

فأتاهم نَفْرٌ مِنْ قريش، مِن أهل مكة، فقالوا: أتجدون في التوراة نَبِيّاً أُمّياً؟ قالوا: نعم نجده طويلًا، أزرقَ، سبط الشعر.

فقالت قريش: ما هذه صفة صاحبنا».

ومن طريق أبي العالية (١٠): «عَمَدُوا إلى ما أَنزل اللهُ في كتابهم، من نَعْت محمد فَحَرَّفُوه عن مواضعه، يبتغون بذلك عَرَضاً من الدنيا».

ومن طريق السدي (٢): «كان ناس من اليهود، كتبوا كتاباً من عندهم، يبيعونه [1/10] من العرب وغيرهم، ويحدثونهم أنه من عند الله، ليأخذوا به ثمناً قليلاً».

ومن طريق قتادة، عن معمر نحوه (٣).

- قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّكَارُ إِلَّا أَسَكَامًا مَعْدُودَةً ﴾ [البقرة: ٨٠]

أسند الواحدي من طريق محمد بن إسحاق، حدثني محمد بن أبي محمد، عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: «قدم النبي - عليه المدينة،

<sup>=</sup> وشبيب: وثقه ابن معين.

وذكره ابن حبان في الثقات. وقال: يخطىء كثيراً. انظر التهذيب ٣٠٦/٤. وانظر الدر المنثور ٨٢/١، وتفسير ابن كثير ١١٦/١.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (۸۱٦) ۲٤٧/۱ و(۷۸٦) ۲۳۸/۱ مختصراً. وابن جرير في تفسيره ۲۳۸/۱.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٢/٢٢، وابن أبي حاتم في تفسيره (٨١١) ٢٤٦/١، و(٨٠٧) (٢٤٠/١ مختصراً. وانظر الدر المنثور ٨٣/١، وتفسير ابن كثير ١١٧/١.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٢٢٣/١، وابن أبي حاتم (٨١٣) ٢٤٦/١، وعبدالرزاق في تفسيره ٢٠/١ - ٥٠/١.

واليهود تقول: إنما هذه الدنيا سبعة آلاف سنة، وإنما يعذّب الناس في النار لكلّ ألف سنة من أيام الدنيا يوماً واحداً من أيام الآخرة، وإنما هي سبعة أيام، ثم ينقطع العذاب. فأنزل الله تعالى في ذلك من قولهم: ﴿وَقَالُواْ لَن تَمَسّنَا النّارُ إِلَا أَسِّامًا مَعْدُودَةً ﴾(١).

ثم أسند من طريق جويبر، عن الضحاك، عن ابن عباس، قال: «وَجَد أهل الكتاب ما بين طرفي جهنم مسيرة أربعين يوماً، فقالوا: لن نعذبَ في النار إلّا ما وجدنا في التوراة.

فإذا كان يوم القيامة، اقتحموا في النار، فساروا في العذاب حتى انتهوا إلى سَقَر ـ وفيها شجرة الزقوم ـ إلى آخر يوم من الأيام المعدودة.

قال: فقال لهم خزنة أهل النار: يا أعداء الله، زعمتم أنكم لن تعذبوا في النار إلا أياماً معدودة، فقد انقضى العدد وبقي الأبد».

قلت: وجويبر ضعيف جداً، والضحاك لم يسمع من ابن عباس. والسند الذي قبله إلى ابن عباس، أولى بالاعتماد (٢).

وقد أخرجه الطبري من رواية العوفي، عن ابن عباس.

والعوفي ضعيف، ولعله أخذه عن الضحاك، لكن سياق العوفي أتم من سياق الضحاك.

<sup>(</sup>١) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٢٦ ـ ٧٧.

وابن أبي حاتم في تفسيره (٨١٨) ٢٤٧/١ ـ ٢٤٨.

والطبري في تفسيره ٢٦/١.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١١١٦٠) ٩٦/١١.

وسنده حسن. فيه محمد بن أبي محمد: مجهول. انظر التهذيب ٤٣٣/٩، والكاشف /٢١٥/٢ وتابعه سيف بن سليمان ـ ثقة ـ عند الطبراني.

وانظر تفسير ابن كثير ١١٨/١، والدر المنثور ٨٤/١، وسيرة ابن هشام ١٨٥/٢، والوسيط ١٦٤/١. وما سيأتي من كلام الحافظ ابن حجر عليه.

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول للواحدي ص۲۷، ورواه ابن أبي حاتم (۸۲۲) ۲٤٩/۱.وسنده ضعيف جداً، لأجل جويبر، وأن الضحاك لم يسمع من ابن عباس.

انظر التهذيب ٤٥٣/٤ ـ وسيأتي كلام الحافظ ابن حجر عليه.

وعنده عن ابن عباس: «ذُكر أنّ اليهود وجدوا في التوراة» فذكره [٧/١٥].

وقال في آخره: «ساروا في العذاب حتى انتهوا إلى شجرة الزقوم، آخر يوم من الأيام المعدودة، فلما أكلوا من شجرة الزقوم، وملؤوا منها البطون، قال لهم خُزَّان سَقَر: زعمتم أنكم لن تمسكم النار إلّا أياماً معدودة، فقد خلا العدد، وأنتم في الأبد، فَأُخذ بهم في صَعود في جهنم يُرهَقُون»(١).

وأخرج الطبري من وجه آخر عن جويبر، عن الضحاك، في هذه الآية، قال: «قالت اليهود: لا نُعذّب في النار إلّا أربعين يوماً، بمقدار ما عبدنا العجل»(٢).

وأما السند الأول: من طريق ابن إسحاق، فقد تقدم حال النسخة المروية، عن محمد بن إسحاق، عن محمد بن أبي محمد، وأنه صدوق عند ابن أبي حاتم (٢) وغيره.

لكن الأحاديث التي يقول فيها ابن إسحاق: حدثني محمد بن أبي محمد، عن سعيد بن جبير أو عكرمة، عن ابن عباس، فالترديد بين عكرمة وسعيد بن جبير.

وفي هذا الموضع، اقتصر الواحدي في سياقه على عكرمة، وأظنه اختصره، وإلّا فقد أخرجه الطبري، من طريق ابن إسحاق على العادة، قال: عن سعيد بن جبير أو عكرمة، عن ابن عباس.

وقد أخرجه الطبري أيضاً، من طريق حفص بن عمر، عن الحكم بن

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره ١/٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٢/٦٦١.

وفيه جويبر ضعيف جداً.

ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره ( $\Lambda$ ۲۱) ۲٤٩/۱ من طريق عبدالرزاق في تفسيره  $\Lambda$ /۱ عن معمر، عن قتادة نحوه. وسنده صحيح. ورواه ابن أبي حاتم ( $\Lambda$ ۲۳)  $\Lambda$ /۲۰۰ والطبري  $\Lambda$ /۲۰/۱، من طريق آخر عن قتادة.

 <sup>(</sup>٣) في الجرح والتعديل ٨٨/١/٤ لم يذكره بجرح أو تعديل.
 وقال الذهبي في الميزان ٢٦/٤: «لا يعرف» اه وفي الكاشف ٢/٥٢: «وثّق» اه.

أبان، عن عكرمة، مرفوعاً مرسلا، قال: «خاصمت اليهودُ رسولَ اللهِ \_ ﷺ \_ فقالوا: لن نَدْخُلَ النار إلا أربعين ليلة، وسيخلفنا فيها قومٌ آخرون \_ يعنون أصحابَ محمد \_ فقال النبي \_ ﷺ \_: «بل أنتم فيها خالدون، لا يخلفكم فيها أحد» فأنزل اللهُ \_ تعالى ذكره \_ هذه الآية»(١).

وأخرجه سُنَيْدٌ في تفسيره، عن حجاج بن محمد، عن ابن جريج [1/17]، عن عكرمة، قال: «اجتمعت يهود تخاصم النبي - على الله و الله الله الله النار» فذكره. وفيه: «كذبتم، بل أنتم خالدون مخلدون فيها، لا نخلفكم فيها ـ إن شاء الله تعالى ـ أبداً».

فنزل القرآن، تصديقاً لقول النبي \_ على عن وتكذيباً لهم: ﴿وَقَالُواْ لَنَ تَمَسَّنَا النَّكَارُ إِلَّا أَسَيَامًا مَعْدُودَةً ﴾ إلى قوله: ﴿وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾».

وأخرج الطبري، عن قتادة، قال: «قالت اليهود: لن ندخل النار إلا تَحِلَّة القَسَم، عدد الأيام التي عبدنا فيها العجل.

فقال الله تعالى: ﴿ قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِندَ ٱللَّهِ عَهْدًا ﴾ أي: بهذا الذي تقولون، فهاتوا حجتكم »(٢).

وأخرج الطبري، من طريق عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم، قال؛ حدثني أبي \_ زيد بن أسلم \_ «أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال ليهود: «أنشدكم الله الذي أنزل التوراة على موسى، مَنْ أهل النار الذين ذكرهم الله تعالى في التوراة؟».

قالوا: إنّ ربّهم غضب عليهم غضبة، فنمكث في النار أربعين ليلة، ثم نخرج، فتخلفوننا فيها.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ٢/٦/١.

وابن أبي حاتم في تفسيره (٨٢٠) ٢٤٨/١ \_ ٢٤٩.

وحفص بن عمر: ضعيف.

وتابعه ابن جريج عند الطبري ٤٢٦/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٤٢٦/١ وانظر ما قبله.

فقال: «كذبتم والله، لا نخلفكم فيها أبداً».

فنزل القرآن، تصديقاً لرسول الله \_ ﷺ -: ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَنَا ٱلنَّ الْ إِلَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

قلت: أصل هذا \_ دون ذكر نزول الآية \_ في صحيح البخاري، من حديث أبي هريرة، أخرجه من رواية الليث، عن سعيد المقبري، عنه \_ في أثناء حديث \_ قال فيه: «قال لهم \_ أي النبي \_ ﷺ \_: «مَنْ أهل النار؟».

قالوا: نكون فيها يسيراً، ثم تخلفوننا فيها.

فقال النبي \_ ﷺ \_: «اخسأوا فيها، والله لا نخلفكم أبداً» (٢).

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَتُخْرِجُونَ [٢/١٦] فَرِيقًا مِنكُم مِّن دِيَــُوهِمَ تَظَلَهَرُونَ عَلَيْهِم بِٱلْإِنْمِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ [البقرة: ٨٥]

قال ابن إسحاق بسنده عن ابن عباس: «كانوا فريقين ـ يعني بالمدينة:

بنو قينقاع، ولهم حلفاء الخزرج.

وقريظة، والنضير، ولهم حلفاء الأوس.

فوقعت بين الأوس والخزرج حَرْب، فخرجت بنو قينقاع مع الخزرج، وخرجت قريظة والنضير مع الأوس.

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره ٤٢٦/١ وقد سبق أن عبدالرحمٰن: ضعيف.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، حديث رقم (٣١٦٩) ٢٧٢/٦.

وحديث رقم (٤٢٤٩) ٤٩٧/٧ مختصراً.

وحديث رقم (۷۷۷) ۲٤٤/۱۰ \_ ۲٤٤.

والنسائي في التفسير من سننه الكبرى، حديث رقم (١١٣٥٥) ١٣/٦. وأحمد في المسند ٤٠١/٢.

والدارمي في سننه، حديث رقم (٦٩) ٤٧/١.

والبيهقي في الدلائل ٢٥٦/٤.

فظاهر كلُّ فريق حلفاءه على إخوانهم، حتى سُفكت دماؤهم، وبأيديهم التوراة، يعرفون فيها تحريم سفك دمائهم.

والأوس والخزرج أَهْلُ شِركِ، يَعْبُدُون الأوثانَ، لا يعرفون حلالًا من حرام.

فإذا انقضت الحربُ، افتدوا أسرى مَنْ أُسر منهم، فتفتدي قينُقاعُ مَنْ. أسره الأوسُ، وتفتدي قريظةُ والنضيرُ مَنْ أسره الخزرجُ.

فَأَنَّبَهُم اللَّهُ تعالى بذلك».

قال ابن إسحاق: «ففي ذلك من فعلهم مع الأوس والخزرج، نزلت هذه القصة، فيما بلغني» أخرجه الطبري(١).

وأخرج من طريق السُدّي نحوه، لكن خالف في بعضه، فقال: «إنّ الله أخذ على بني إسرائيل في التوراة، أن لا يقتل بعضهم (٢) بعضاً، وأيّما عبد أو أمة وجَدتم من بني إسرائيل، فاشتروه، فأعتقوه.

فكانت قريظةُ حُلفاء الأوس، والنضيرُ حُلفاء الخزرج، وكانوا يقتتلون في حَرْب سُمَيْر<sup>(٣)</sup>، فإذا أُسِر رجلٌ من الفريقين، جمعوا له حتى يَفْدُوه.

فكانت (٤) العربُ تُعَيِّرُهُم بذلك، يقولون: كيف تقاتلونهم

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره مفرقاً (٨٦١) ٢٦١/١ \_ ٢٦٢.

وحديث رقم (٨٦٥) ٢٦٣/١.

وابن هشام في السيرة ١٨٧/٢.

والطبري في تفسيره ١/١٤١ ـ ٤٤٢ مطولًا.

وقد سبق الحكم عليه \_ قريباً \_ وهو من طريق محمد بن إسحاق، عن محمد بن أبي محمد، عن عكرمة، أو سعيد بن جبير، عن ابن عباس.

وانظر تفسير ابن كثير ١٢١/١، والدر المنثور ٨٦/١.

<sup>(</sup>۲) في المخطوطة: بعض بعضاً.

<sup>(</sup>٣) حرب سمير: كانت في الجاهلية بين الأوس والخزرج، وسمير رجل من بني عمرو بن عوف، انظر الأغاني ١٨/٣ ـ ٢٦.

<sup>(</sup>٤) في المخطوطة: فكان.

## وتفدونهم(١)؟

قالوا: أُمرنا بأن نفديهم.

فإن قيل لهم: فقد نُهينم عن قتالهم.

قالوا: إنّا نستحيي من حُلَفائنا<sup>(٢)</sup>.

فنزلت الآية بتوبيخهم على ذلك.

ز \_ قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ قُلُوبُنَا [١/١٧] غُلْفُأَ بَل لَّعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾ [البقرة: ٨٨]

أخرج ابن أبي حاتم من طريق أبي روق، عن الضحاك، عن ابن عباس، قال: «قالت اليهود: قلوبنا مملوءة علماً، لا نحتاج إلى علم محمد، ولا غيره، بل هي غلف» فنزلت: ﴿بَل لَّعَنَّهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾(٣).

ومن طريق فضيل بن مَرْزُوق، عن عطية العوفي، قالوا: "قلوبنا أوعية العلم" (3) .

قال: ورُوي عن عطاء الخراساني مثلُهُ (٥).

قلت: ويُسْتَفاد من هذا أمران:

أحدهما: أنّ قراءة الجمهور: ﴿ غُلُفُنَّ ﴾ بسكون اللام مخففة (٦).

<sup>(</sup>١) رواه الطبري ٢/١٤٤.

وابن أبي حاتم (۸۵۷) ۲۲۰/۱ مختصراً.

و(۲۲۸) ۲۲۲۲ مطولًا.

وانظر زاد المسير ١١٠/١ ـ ١١١، وتفسير ابن كثير ١٢١/١، ومعالم التنزيل ٩١/١، والوسيط ١٦٨/١، وبحر العلوم ١٣٤/١ ـ ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) في المصادر السابقة: إنا نستحيي أن تستذل حلفاؤنا، فلذلك حين عيرهم الله عز وجل بذلك.

 <sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٨٩٩) ٢٧٢/١، والطبري في تفسيره ٢/٢٥١.
 وانظر تفسير ابن كثير ٢١٤٤/١، ومعالم التنزيل ٩٣/١، والدر المنثور ٨٧/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٢/١٥٤، وابن أبي حاتم (٩٠٠) ٢٧٢/١.

<sup>(</sup>٥) وانظر تفسير الطبري ٤٥٢/١، وتفسير ابن أبي حاتم ٢٧٣/١. وقول عطاء انظره في معالم التنزيل ٩٣/١، وتفسير ابن كثير ١٢٤/١.

<sup>(</sup>٦) قال أبو علي النَّفارسي في الحبجة ١٥٣/٢ ـ ١٥٤: «وكلُّهم قرأ (عُلْفٌ) =

ثانيها: أنّ (بل) للإضراب على بابها.

- قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِنَنْ ثُمِنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِهُوكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [البقرة: ٨٩].

أخرج الطبري، وابن أبي حاتم، من طريق محمد بن إسحاق ـ بالسند المذكور أولًا ـ: «أنّ اليهود كانوا يستفتحوا على الأوس والخزرج، برسول الله ـ ﷺ ـ قبل بعثته، فلما بعثه الله، جحدوا ما كانوا يقولون.

فقال لهم معاذ بن جبل، وبشر بن البراء بن مَعْرُورٍ ـ أخو بني سلمة (۱) ـ: يا معشرَ يهود، اتقوا الله، وأسلموا، فقد كنتم تستفتحون علينا بمحمد، ونحن أهل شرك، وتخبروننا بأنه مبعوث، وتصفونه لنا بصفته.

فقال سَلام بن مشكم ـ أخو بني النضير ـ: ما جاءنا بشيء نعرفه، وما هو بالذي كنا نذكره لكم.

فأنزل اللّه ـ عز وجل ـ: ﴿وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنْتُ مِّنْ عِندِ اللّهِ مُصَكِدَقُ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ بَسْتَفْتِحُوكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ الآية [البقرة: ٨٩](٢).

وهكذا أخرجه ابن إسحاق في السيرة الكبرى.

وأخرج فيها ـ أيضاً ـ، والطبري، من طريقه عن عاصم بن عمر بن

<sup>=</sup> مخففة، وروى أحمد بن موسى اللؤلؤي، عن أبي عمرو أنه قرأ (غُلُفٌ) بضم اللام، والمعروف عنه التخفيف».

وفي تفسير القرطبي ٢٠/٢: «قرأ ابن عباس والأعرج وابن محيصن: غُلُف: بضم اللام. وانظر إتحاف فضلاء البشر ٤٠٣/١، وتفسير الطبري ٤٥٢/١.

<sup>(</sup>۱) في تفسير ابن أبي حاتم، وابن كثير، والدر المنثور، ولباب النقول: داود بن سلمة. والذي في تفسير الطبري، ودلائل النبوة، وسيرة ابن هشام مثل ما معنا: أخو بني سلمة.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبرى في تفسيره ١/٥٥٥.

وابن أبي حاتم في تفسيره (٩١١) ٢٧٦/١.

وأبو نعيم في دلائل النبوة ١٩/١.

وابن هشام في السيرة ١٩٨/٢ ـ ١٩٩.

وانظر الدر المنثور ٨٨/١، ولباب النقول ص١٧، وتفسير ابن كثير ١٣٤/١.

قتادة، عن أشياخ منهم [٢/١٧] قالوا: «فينا \_ والله \_ وفيهم \_ أي: الأنصار واليهود \_ نزلت هذه القصة.

قالوا: كنا بلوناهم دهراً، في الجاهلية، ونحن أهل شرك، وهم أهل كتاب، فكانوا يقولون: إنّ نبياً يُبعث الآن نتبعه، قد أَظَلَّ زمانُه، نقتلكم معه قتلَ عادٍ وإرَم. فلما بعث اللهُ عز وجل ـ رَسُولَهُ مِنْ قريش، واتبعناه، وكفروا به، قال اللهُ ـ عز وجل ـ: ﴿فَلَمَّا جَاآءَهُم مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا بِدِّه ﴾ الآبة»(١).

وأخرج الطبري من طريق العَوفي، عن ابن عباس، قال: «كان أهل الكتاب يستنصرون بخروج محمد ـ عليه الصلاة والسلام ـ على مشركي العرب.

فلما بَعَثَ اللّهُ ـ عز وجل ـ محمداً، ورأوه من غيرهم، كفروا به، وحسدوه»(٢).

ومن طريق قتادة نَحْوَه، وزاد: «وقالوا اللهم ابعث هذا النبي الذي نجده مكتوباً في التوراة نعذبهم، ونَقْتُلُهم.

فلما بعثَ اللّهُ نبيَّه، ورأوا أنه بُعث من غيرهم كفروا به حَسَداً»(٣).

\_ قوله تعالى: ﴿ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِهُ كَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ [البقرة: ٨٩] قال الواحدي (٤٠): قال ابن عباس: كان يهودُ خيبر تقاتل غطفان، فإذا

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ١/٥٥١، والبيهقي في الدلائل ٧٥/٧ ـ ٧٦ وعزاه في الدر المنثور ٨٧/١ لابن إسحاق وابن جرير وابن المنذر وأبي نعيم والبيهقي في الدلائل ٧٥/٧ ـ ٧٥.

وانظر تفسير ابن كثير ١٢٤/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ١/٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٢/١٥٥.

<sup>(</sup>٤) أسباب النزول للواحدي ص ٢٨. رواه الحاكم في المستدرك ٢٦٣/٢، والبيهقي في الدلائل ٧٦/٢، ولباب النقول الدلائل ٧٦/٢ ـ ٧٧. وانظر الوسيط ١٧٣/١، والدر المنثور ٨٨/١، ولباب النقول ص ١٧، وتفسير ابن كثير ١٧٤/١.

التقوا هُزِمَتْ يهود، فعاذتِ اليهودُ بهذا الدعاء: اللهم إنا نسألك بحق النبي الأمي، الذي وعدتنا أن تخرجه لنا في آخر الزمان، إلّا نصرتنا عليهم.

فكانوا إذا التقوا، فَدَعَوا بهذا الدعاء، فهزموا غطفان.

فلما بُعث النبيَّ - ﷺ - كفروا به. فأنزل الله - عز وجل: ﴿وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْنِكُوكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ أي: بك يا محمد، إلى قوله: ﴿فَلَعْنَهُ ٱللّهِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾.

قال (۱): وقال السّدّي: «كانت العرب تمر باليهود، فتلقى اليهود منهم أذى، وكانت اليهود تجد نعتَ محمد ـ عَلَيْهِ ـ في التوراة [١/١٨] فيسألون اللّهَ ـ عز وجل ـ أن يبعثه، ليقاتلوا معه.

فلما جاءهم محمد، كفروا به حسداً، وقالوا: إنما كانت الرسل من بني إسرائيل».

قلت: المحفوظ عن ابن عباس ما تقدّم، وأما هذا الطريق، بهذا اللفظ، فأخرجه الحاكم في المستدرك(٢)، من طريق عبدالملك بن هارون بن عَنْتَرة، عن أبيه، عن جَدّه، عنه.

واعتذر عن إخراجه، فقال: «غريب من حديثه، أدَّت الضرورة إلى إخراجه في التفسير».

قلتُ: وأيّ ضرورة تحرج إلى إخراج حديث مَنْ يقول فيه يحيى بن معين: كذّاب، في المستدرك على البخاري ومسلم؟!!

ما هذا إلّا اعتذار ساقط.

قال الحاكم: أدت الضرورة إلى إخراجه في التفسير، وهو غريب من حديثه.
 وتعقبه الذهبي بقوله: لا ضرورة في ذلك فعبدالملك: متروك، هالك.
 وانظر الميزان ٢٦٦/٢ ـ ٦٦٦٠.

<sup>(</sup>۱) أسباب النزول ص۲۸، ورواه الطبري ۲/۱۰۵، وابن أبي حاتم في تفسيره (۸۹۲) ۲۹۲/۱.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه قريباً.

وجاء عن ابن عباس، في تفسير ﴿يَسْنَفْتِهُوكَ ﴾ قولٌ آخر، أخرجه الطبري من طريق أبي رَوق، عن الضحاك، عن ابن عباس، في قوله: ﴿يَسْنَفْتِهُوكَ ﴾ قال: «كانوا يستظهرون، يقولون: نحن نعين محمداً عليهم، وليسوا كذلك، بل يكذبون»(۱).

وأمّا أثر السدي (٢)، فأخرجه الطبريُّ، وابنُ أبي حاتم، من طريق أسباط، عنه بهذا، ولكن فيه: «تمرّ باليهود، ويؤذونهم، وكانوا يجدون محمداً في التوراة».

وفيه: «فتقاتلوا معه العربَ».

وفيه: «كفروا به حين لم يكن [ذلك]».

والباقي سواء، زاد ابن أبي حاتم في آخره: «فما بال هذا من بني إسماعيل».

وأخرجه الطبري من طريق الربيع بن أنس، عن أبي العالية، قال: «كانت اليهود تستنصر بمحمد ـ ﷺ ـ على مشركي العرب. يقولون: اللهم ابعث هذا النبيّ الذي نجده مكتوباً عندهم، حتى نعذب المشركين، ونقتلهم.

فلما بعثَ اللهُ محمداً، ورأوا أنه من غيرهم كفروا به حسداً للعرب، وهم يعلمون [٢/١٨] أنه رسول الله. فقال الله ـ عز وجل ـ: ﴿فَلَمَّا جَاءَهُم مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِيِّه ﴾ الآية "(٣).

ومن طریق ابن جریج، قلت لعطاء: «قوله تعالی: ﴿وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَغْنِعُونَ ﴾ قال: كانوا يرجون أن يكون منهم، فلما خرج، ورأوا أنه ليس منهم، كفروا به. وقد عرفوا أنه الحق»(٤).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ٤٥٦/١، وابن أبي حاتم (٩٠٩) ٢٧٥/١. وفيه ضعف وانقطاع كما سبق. وانظر مقدمة التحقيق.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في تفسيره ٤٥٦/١، وابن أبي حاتم (٩١٢) ٢٧٦/١ ـ ٢٧٧. وما بين القوسين زيادة من الطبرى.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٢/١٥٤.

ومن طريق عبدالرحمن بن زيد بن أسلم: «كانت يهود يستفتحون على كفار العرب. يقولون: أما والله، لو قد جاء النبيُّ الذي بَشَرَ به موسى وعيسى، أحمدُ، لكان لنا عليكم.

وكانوا يظنّون أنه منهم، وكانوا بالمدينة، والعربُ حولَهم، فلما كان من عيرهم، أَبَوْا أن يؤمنوا به، وحسدوه، وقد تَبَيَّنَ لهم أنه رسول الله.

فمن هناك نفع اللّهُ الأوسَ والخزرجَ، بما كانوا يَسمعون منهم: أنّ نبيّاً خارجٌ»(١).

ومن طريقِ بن أبي نجيح، عن عليّ الأزديّ - هو ابن عبدالله البارقي، تابعي: ثقة - قال: «قالت اليهود: اللهم ابعث لنا هذا النبي، يحكم بيننا وبين الناس.

 $(^{(7)}_{-})_{-}$  يستفتحون ـ يستنصرون  $(^{(7)}_{-})_{-}$  [به على الناس]  $(^{(7)}_{-})_{-}$ .

وأخرج عبدُ بنُ حُمَيْد من طريق شيبان، عن قتادة نحوَ رواية السدي، وأولُه: «كانت اليهود تستفتح بمحمد على كفار العرب» وقال في آخره: «كفروا به، حسداً للعرب، وهم يعرفون أنه رسول الله»(٤).

ز ـ قوله تعالى: ﴿قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِصَةُ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ ﴾ الآية [البقرة: ٩٤]

ذكر ابنُ الجوزي (٥٠): «أنها نزلت لما قالت اليهود: إنّ اللّه لم يخلق الجنَّةَ إلّا لإسرائيل وبنيه».

قلت: الذي أخرج الطبري، من طريق أبي العالية، قال: «قالت اليهود

<sup>(</sup>١) رواه الطبرى في تفسيره ٧/١٥٤.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره ١/٥٥٥ ـ ٤٥٦.

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين زيادة من تفسير الطبري.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٢/٥٦/١.

<sup>(</sup>٥) زاد المسير ١١٦/١.

ـ يعنى: والنصارى ـ: لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً أو نصارى.

وقالت اليهود: نحن أبناء الله [1/19] وأحباؤه. فأنزل الله عز وجل -: ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الْآخِرَةُ . . . ﴾ الآية (١).

ومن طريق قتادة نِحوه (٢).

ومن طريق ابن إسحاق \_ بسنده المتكرر \_ عن ابن عباس، قال: «لو تمنوه يومَ قال لهم: ﴿فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ ﴾ ما بقي على ظهر الأرض يهودي إلّا مات، وذلك أنهم \_ فيما ذُكر لنا \_ قالوا: نحن أبناء الله وأحباؤه»(٣).

وبه إلى ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ ﴾ أي: ادْعُوا بالموت، على أيّ الفريقين أكذبُ.

فأبَوا ذلك على رسول الله \_ ﷺ - الله علي الله عليه الله على الله على الله عليه الله عليه الله عليه الله على الله

وقال عبدالرزاق: عن معمر، عن عبدالكريم الجزري، عن عكرمة، قال: قال ابن عباس: «لو تمنى اليهود [الموت] لماتواً» $^{(o)}$ .

وهذا سندٌ صحيح.

وعند ابن أبي حاتم من طريق الأعمش \_ أحسبه عن المنهال: يعني ابن عمرو \_ عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس: «لو تمنوا الموت لشَرِق

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ۷۸۰/۱، وابن أبي حاتم في تفسيره (۹٤٠) ۲۸۳/۱ ـ ۲۸۶ وانظر الدر المنثور ۸۹/۱.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٢٠٠/١ وانظر تفسير ابن أبي حاتم ٢٨٤/١ وانظر الدر المنثور ٨٩/١.

 <sup>(</sup>۳) رواه الطبري ۲/۰۷۱، وابن أبي حاتم (۹٤٥) ۲۸۵/۱.
 وانظر تفسير ابن كثير ۲/۷۷۱، وسيرة ابن هشام ۱۹۱/۲.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ٢٠٠/١ ـ ٤٧١، وابن أبي حاتم (٩٤٢) ٢٨٤/١. وانظر تفسير ابن كثير ١٢٧/١، والدر المنثور ٨٩/١، وسيرة ابن هشام ١٩١/٢.

<sup>(</sup>٥) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٥٢/١، وما بين القوسين زيادة منه. ورواه الطبري في تفسيره من طريق عبدالرزاق ٤٦٩/١، وابن أبي حاتم في تفسيره (٩٤٣) ٢٨٥/١. وسنده صحيح.

وانظر تفسير ابن كثير ١٢٧/١، والدر المنثور ٨٩/١.

أحدهم بريقه»<sup>(۱)</sup>.

وهذه الطرق موقوفة على ابن عباس.

وقد رفعه عبيدُالله بن عمرو الرقي \_ وهو ثقة \_ عن عبد الكريم، أخرجه الطبري من طريقه، ولفظه عن رسول الله \_ ﷺ \_: «لو أنّ اليهود تمنّوا الموت، لماتوا».

ولو خرج الذين يباهلون رسول الله \_ ﷺ - يعني: نصارى نجران ـ لرجعوا لا يجدون أهلًا ولا مالًا».

وأخرجه أحمد في مسنده، من وجه آخر، عن عبدالكريم (٢).

وسند الطبري صحيح.

وقد أخرجه الضياء المقدسي في المختارة.

ووقع في تفسير ابن ظَفَر: أنهم لما ادَّعوا أنه لن يدخل الجنة إلّا مَنْ كان يهودياً، أو نصرانياً، أعلمَ اللهُ نبيَّه: أنه يحول بينهم وبين تمني الموت. فقال: لو تمنوا فجمعهم، وتلا عليهم الآية، فامتنعوا من تمني الموت. فقال: لو تمنوا الموت، لما قام رجلٌ منهم من مجلسه حتى يُغِصَّهُ اللهُ [٢/١٩] بريقه فيموت».

وسيأتي في تفسير «سورة الجمعة»، ما يؤيد رواية ابن إسحاق، أنها نزلت في زعمهم أنهم أولياء الله.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم (۹٤۱) ۲۸۶/۱، والطبري في تفسيره ۲۹۹۱. وانظر الدر المنثور ۸۹/۱، وتفسير ابن كثير ۱۲۷/۱.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في المسند ٢٤٨/١ من طريقين عن عكرمة بنحوه. والإسماعيلي، وابن مردويه ـ كما في الفتح ٧٢٤/٨.

وأصل الحديث بدون: لو أن اليهود. . . إلى آخره في صحيح البخاري وغيره: فقد رواه البخاري في صحيحه، حديث رقم (٤٩٥٨) ٧٢٤/٨.

والترمذي في سننه، حديث رقم (٣٣٤٨) ١٤٤٤ ـ ٤٤٣.

والنسائي في التفسير من سننه الكبرى، حديث رقم (١١٦٨٥)-١١٨/٦.

وأحمد في المسند ٣٦٨/١.

ويؤخذ من مجموع الآيتين، أنّ دعاءهم إلى تمني الموت، نزل بسبب القولين معاً:

١ ـ دعواهم أنهم أولياء الله.

٢ ـ وأنّ الدار الآخرة خالصة لهم.

ز ـ قوله تعالى: ﴿ وَلَنَجِدَنَّهُمْ أَخْرَصَ ٱلنَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ ﴾ الآية [البقرة: ٩٦].

قال محمد بن يوسف الفريابي في تفسيره: حدثنا قيس بن الربيع، عن الأعمش، عن جعفر بن إياس، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: «كان أهل الكتاب، يقول أحدهم لصاحبه: عش ألف سنة، كُل ألف سنة» فنزلت.

وأخرجه الحاكم أيضاً، من طريق الأعمش، عن مسلم البطين، عن سعيد، عن ابن عباس: ﴿ وَلَنَجِدَ نَهُمْ ﴾ قال: هم اليهود. ﴿ وَمِنَ الَّذِينَ الَّذِينَ اللَّهِ قَالَ: الأعاجم (١٠).

وأخرجه من تفسير إسحاقَ بن راهويه، عن أبي معاوية، عن الأعمش بهذا السند، بلفظ: «﴿ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ هو قول الأعاجم، إذا عَطَسَ: زَه هزَار سالَ»(٢).

وأخرجه الطبري، وابنُ المنذر من طريق أبي معاوية، وقال في آخره: «يعني عش ألف سنة» $^{(7)}$ .

\_ قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ ﴾ إلى قوله: ﴿ لِلْكَنفِرِنَ ﴾ [البقرة: ٩٧ \_ ٩٨]

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم في المستدرك ٢٦٣/١.

<sup>(</sup>۲) رواه سعید بن منصور فی سننه، حدیث رقم (۲۰۱) ۷۳/۲ (التکملة). وابن جریر الطبری ٤٧٤/١.

والحاكم في المستدرك ٢٦٣/١.

وابن المنذر، وابن أبي شيبة، كما في الدر المنثور ١٩٩/٠.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ١/٤٧٤.

أسند الواحدي من طريق بكير بن شهاب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: «أقبلت يهودُ إلى النبي - على وقالوا: يا أبا القاسم، نسألك عن أشياء، فإن أجبتنا فيها، اتبعناك. أخبرنا مَن الذي يأتيك من الملائكة، فإنه ليس نبي إلّا يأتيه مَلَكٌ من عند ربه بالرسالة، وبالوحي، فمن صاحبُك؟

قال: «جبريل \_ عليه السلام \_».

قالوا: ذاك الذي نَزَلَ بالحَرْبِ وبالقتال، ذاك [١/٢٠] عدونا.

لو قلت: ميكائيل الذي ينزل بالقطر، والرحمةِ، تابعناك.

فأنزل الله عز وجل : ﴿ قُلُ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ ﴾ الآية إلى قوله: ﴿ لِلْكَفِرِينَ ﴾ الآية إلى قوله: ﴿ لِلْكَفِرِينَ ﴾ (١).

قلت: أخرجه أحمد، والترمذي، والنسائي من هذا الوجه، وفي أول الحديث: «إنا نسألك عن خمسة أشياء» وذكرها في سياقه، وهي: علامة النبي، وكيف تُؤنثُ المرأة وتُذكرُ، وعَمَّا حَرَّم إسرائيلُ على نفسه، وعن الرعد، وآخرُها: مَن صاحبك من الملائكة. الحديث.

<sup>(</sup>١) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٢٨ ـ ٢٩ هكذا مختصراً.

ورواه بأتم من هذا كما أشار الحافظ ابن حجر:

الترمذي في سننه، حديث رقم (٣١١٧) ٥/٢٩٤.

والنسائي في سننه الكبرى، حديث رقم (٩٠٧٢) ٣٣٦/٥ ـ ٣٣٧.

وأحمد في المسند ٢٧٤/١.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٢٤٢٩) ٤٦- ٤٦.

وابن أبيّ حاّتم في تفسيره، حديث رقم (٦٨٦) ٧/١١ ـ ٦٨، و(٩٥٨) ٢٨٨/١ ـ ٢٨٩. وأبو نعيم في الحلية ٢٠٠/٤.

وذكر أوله البخاري في التاريخ الكبير ١١٤/٢.

وسنده ضعيف، فيه: بكير بن شهاب: قال أبو حاتم: شيخ. انظر التقريب ١٠٧/١، والتهذيب ٤٠٤/١، والجرح والتعديل ٤٠٤/١/١. ويرتقي بما بعده من شواهد انظر ما بعده.

وعند أحمد أيضاً، وعبد بن حميد، والطبريّ، من طريق شهر بن حَوْشب، عن ابن عباس، قال: «حَضَرَتْ عصابة من اليهود رسولَ الله ـ ﷺ فقالوا: يا أبا القاسم حَدِّثنا عن خلال نسألك عنهن، لا يعلمهن إلا نبي.

فقال: «سلوا عم شئتم» فذكر الحديث.

وفيه: «قالوا: فأخبرنا أيُّ الطعام حَرَّم إسرائيل على نفسه؟

قال: «أنشُدُكم بالذي أنزل التوراة على موسى، هل تعلمون أن إسرائيل مرض مرضاً شديداً، وطال سُقْمُه، فنذر لله نذراً إن شفاه الله من سُقمه، ليحرّمن أحبَّ الشراب إليه، وأحبَّ الطعام إليه، وكان أحبُّ الطعام إليه لحمان الإبل، وأحب الشراب إليه ألبانها؟».

قالوا: اللهم نعم.

قال: «اللهم اشهد عليهم».

قالوا: فأخبرنا بهذا النبي الأمي، مَن وليه من الملائكة؟

قال: «فإنّ وليي جبريلُ، ولم يبعث الله نبياً قط إلا وهو وليُّه».

قالوا: فعندها نفارقك، لو كان وليك سواه من الملائكة تابعناك، وصدقناك.

قال: «فما يمنعكم؟».

قالوا: إنه عَدُوُنا.

فأنزل الله ـ عز وجل ـ الآية (١<sup>)</sup>.

<sup>(1)</sup> رواه أحمد في المسند ٢٧٣/١ ـ ٢٧٨.

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (٢٧٣١) ص٨٩ ـ ٩٠.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٣٠١٢) ٢٤٦/١٢ ـ ٢٤٦.

والطبري في تفسيره ٧٦/١ ـ ٤٧٧.

والبيهقي في الدّلائل ٦/٦٦٦ ـ ٢٦٧.

والفريابي، وعبد بن حميد، وأبو نعيم في الدلائل، كما في الدر المنثور ٨٩/١ ـ ٩٠. =

وأخرجه ابن إسحاق، عن عبدالله بن عبدالرحمٰن بن أبي حسين(١)، عن شهر بن حوشب، بنحوه [٧/٢٠] ولم يذكر ابنَ عباس، وزاد فيه: «قالوا: فأخبرنا عن الرُّوح.

قال: «أنشدكم بالله، وبأيامه عند بنى إسرائيل، هل تعلمون أنه جبريل، وهو الذي يأتيني؟».

قالوا: نعم، ولكنه لنا عدو، وهو ملك إنما يأتي بالشدة، وسفك الدماء، ولولا ذاك اتبعناك.

فأنزل الله الآية، إلى قوله: ﴿كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.

وقال عبدالرزاق في تفسيره، عن معمر، عن قتادة: «قالت اليهود: إنَّ جبريل يأتي محمداً، وهو عدونا، لأنه ينزل بالشدّة، والحرب، والسَّنة.

وإنّ ميكائيل ينزل بالرخاء، والعافية، والخصب.

فقال الله تعالى: ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ ﴾ الآية (٢).

وأخرج الطبري من طريق القاسم بن أبي بَزَّة: «أنَّ يهود سألوا النبي - ﷺ -: مَنْ صاحبك الذي ينزل عليك بالوحي؟

قال: «جبريل».

وسنده ضعیف، فیه:

شهر بن حوشب: صدوق، كثير الإرسال والأوهام. انظر المغنى ٣٠١/١، والتهذيب ٣٦٩/٤ ـ ٣٧٢ والتقريب ١/٥٥٥، والكاشف ١٤/٢ ـ ١٥. وأشار الحافظ إلى خلاف في سنده ـ كما سيأتي.

ويرتقى بما قبله.

<sup>(</sup>١) عبدالله هذا: ثقة، كما في التقريب ٤٢٨/١، وانظر التهذيب ٢٩٣/٥ فرواه مرسلًا. وخالفه عبدالحميد بن بهرام: صدوق، كما في التقريب ٤٦٧/١.

<sup>(</sup>٢) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٧/١٥ ـ ٥٣، والطبرى في تفسيره ٧٩/١.

قالوا: فإنه عدونا، لا يأتي إلّا بالحرب، والشدّة، والقتال. فنزلت (١).

وفي صحيح البخاري، عن أنس، قال: سمع عبدالله بن سلام بمقدم النبي \_ عَلَيْهُ \_ فذكر الحديث، وفيه: «أنه سأله عن أشياء، فقال: «أخبرني بهن جبريل آنفاً».

قال: جبريل؟

قال: نعم.

قال: ذاك عدو اليهود من الملائكة».

هكذا في هذه الطريق، من قول عبدالله بن سلام، وهي قصة غير التي في حديث ابن عباس<sup>(٢)</sup>.

وحديث رقم (٣٩١١) ٢٤٩/٧ ـ ٢٥٠.

وحديث رقم (٣٩٣٨) ٧/٣٧٢.

وحديث رقم (٤٤٨٠) ٨/١٦٥.

والنسائي في سننه الكبرى، وحديث رقم (٩٠٧٤) ٥/٣٣٩ ـ ٣٣٩ .وحديث رقم (١٠٩٤) ١٠٩٩٠) ٢٨٦/٦ (١٠٩٩)

وأحمد في المسند ١٠٨/٣ ـ ١٠٩ ـ ١٨٩ ـ ٢٧١.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٣٤١٤) ١٣٨/٦ ـ ١٤٠ .وحديث رقم (٣٨٥٦) ١/٨٥٦ ـ ٤٥٩.

وعبد بن حميد في المنتخب، حديث رقم (١٣٨٩) ص٤٠٨ ـ ٤٠٩.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٧١٦١) ١١٧/١٦ ـ ١١٨ .وحديث رقم (٧٤٢٣) ١١٨ ـ ١١٨ . وحديث رقم (٧٤٢٣)

والبيهقى في الدلائل ٢/٢٦٥ ـ ٢٨٥ ـ ٢٩٩ و٦/ ٢٦٠ ـ ٢٦١.

وأبو نعيم في الدلائل (٢٤٧).

والبغوى في شرح السنة، حديث رقم (٣٧٦٩) ٣٧٢/١٣ ـ ٣٧٣.

وفي تفسيره ١٦٥/٤ من حديث أنس بن مالك ـ رضي الله تعالى عنه ـ.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ٧٧/١ ـ ٤٧٨.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، حديث رقم (٣٣٢٩) ٦/٣٦٢ ـ ٣٦٣.

وأسند الواحدي من طريق علي بن مُشهر، والطبري من طريق ربعي ابن علية \_ وهو أبو إسماعيل \_ عن داود بن أبي هند، عن الشعبي، قال: «نزل عمرُ الروحاء»، فذكر قصة فيها: «فقال عمر: كنت أشهد اليهود يوم مدراسهم فأعجَبُ من التوراة، كيف تصدق الفرقان، ومن الفرقانِ كيف يُصدق التوراة.

فبينما أنا عندهم ذات يوم، فقالوا: يا ابنَ الخطاب، ما أحد أحبُ [1/٢١] إلينا منك، إنك تأتينا، وتغشانا.

قال: ومرَّ رسول الله ـ ﷺ -، فقالوا: يا ابن الخطاب، ذاك صاحبُكم، فالحقُ به.

فقلت لهم عند ذلك: نشدتكم بالله الذي لا إله إلّا هو، وما استرعاكم من حقّه، واستودَعكم من كتابه، أتعلمون أنه رسول الله؟

فسكتوا.

فقال عالمُهم، وكبيرهم: إنه قد عظّم عليكم، فأجيبوه.

قالوا: أنت عالمنا، وسيدُنا، فأجبه أنت.

قال: أما إذ نشدتنا بما نشدتنا به، فإنا نعلم أنه رسول الله.

قال: قلت: ويحكم، فأنَّى هلكتم؟

قالوا: إنا لم نَهلَكْ.

قال: كيف ذاك، وأنتم تعلمون أنه رسول الله، ثم لا تتبعونه ولا تصدّقونه؟

قالوا: لأنَّ لنا عدواً من الملائكة، وسِلْماً.

وإنه قُرن بنبوته عدُونًا من الملائكة.

قال: قلت: ومَنْ عدوُّكم، ومَنْ سِلمكم؟

قالوا: عدونا جبريل، وسِلمنا ميكائيل.

قال: قلت: وفيمَ عاديتم جبريل، وفيمَ سالمتم ميكائيل؟

قالوا: إنّ جبريل مَلَك الفظاظة، والغلظة، والإعسار، والتشديد، والعذاب، ونحو هذا.

وإنّ ميكائيل مَلَك الرأفة، والرحمة، والتخفيف، ونحو هذا.

قال: قلت: وما منزلتهما من ربهما؟

قالوا: أحدهما عن يمينه، والآخر عن يساره.

قال: قلت: فوالله الذي لا إله إلّا هو، إنّ الذي بينهما لعدوّ لمن عاداهما، وسلم لمن سالمهما.

ما ينبغي لجبريل أن يسالم عدو ميكائيل، وما ينبغي لميكائيل أن يُسالم عدو جبريل.

قال: ثم قمت، فاتبعت النبيّ - ﷺ - فلحقته وهو خارج من خوخة لبني فلان.

فقال لي: «يا ابنَ الخطاب، ألا أقرئك آيات نزلن قبلُ»؟

ف\_ق\_رأ: ﴿قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّ

قال: قلت: بأبي وأمي، والذي بعثك بالحق، لقد جئت وأنا أريد أن أخبرك الخبر، فأسمَعَ اللطيف الخبير، وقد سبقني إليك بالخبر» لفظ الطبري(١).

<sup>(</sup>۱) رواه الواحدي في أسباب النزول ص۲۹ ـ ۳۰.

وَالطبري في تفسيره ٧٨/١ ـ ٤٧٩.

والشعبي أرسل عن عمر. انظر جامع التحصيل ص٢٠٤.

ولكن للقصة شواهد وطرق سيذكرها الحافظ ابن حجر. انظر الفتح ١٦٦٨.

وأخرجه \_ أيضاً \_ من طريق إسماعيل بن عليّة، عن داود نحوَه (١). ومن طريق مجالدٍ، عن الشعبي نحوه (٢).

وأخرج \_ أيضاً \_ من طريق قتادة، قال: «ذُكر لنا أنّ عمر انطلق ذات يوم إلى اليهود، فلما أبصروه رحّبوا به.

فقال لهم عمرُ: أمّا والله، ما جئتُ لحبّكم، ولا لرغبةٍ فيكم، ولكن جئت لأسمعَ منكم، فسألهم وسألوه.

فقالوا: مَنْ صاحبُ صاحبِكم؟

فقال لهم: جبريل.

فقالوا: ذاك عدونا من أهل السماء، يُطلع محمداً على سرّنا، وإذا جاء جاء بالحرب، والسّنة.

ولكن صاحب صاحبنا ميكائيل، وان إذا جاء جاء بالخصب، وبالسّلم. فقال لهم عمر: أفتعرفون جبريل، وتنكرون محمداً؟

ففارقهم، وتوجه نحو النبي \_ ﷺ \_ ليُحَدّثه حديثهم، فوجده قد أُنزلت عليه: ﴿ قُلْ مَن كَاكَ عَدُوًّا لِحِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلُهُ ﴾ الآية (٣٠).

ومن طريق السدي قال: «كانت لعمر أرض بأعلى المدينة، فكان ممرّه على طريق مدراس اليهود، فدخل فسمع منهم، فقالوا: يا عمر، ما في أصحاب محمد أحبّ إلينا منك، فإنك تمرُّ بنا، فلا تؤذينا.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ٧٨/١.

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره ٤٧٩/١ ـ ٤٧٩، وابن أبي حاتم ٢٩٠/١ ـ ٢٩١. وانظر تفسير
 ابن كثير ١٣١/١.

ومجالد: ليس بالقوي، وقد تغيّر في آخر عمره. انظر التقريب ۲۲۹/۲، والتهذيب ۳۹/۱۰ ـ ٤١، والكاشف ۱۰٦/۳.

والشعبي أرسل عن عمر. كما سبق قريباً.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبرى ٧/٨/١ ـ ٤٧٩ وفيه انقطاع.

فقال عمر: أيّ يمين أعظم فيكم؟

قالوا: الرحمٰن الذي أنزل التوراة على موسى، بطور سيناء.

فقال لهم عمر: فأنشدكم بالرحمن، الذي أنزل التوراة على موسى، بطور سيناء، أتجدون محمداً عندكم؟» فذكر نحو حديث الشعبي بطوله (١٠).

ومن طريق هشيم، عن حُصين، عن عبدالرحمٰن بن أبي ليلى، قال: «قالت اليهود للمسلمين: لو أنّ [١/٢٢] ميكائيل الذي ينزل عليكم اتبعناكم، فإنه ينزل بالرحمة، والغيث. وإنّ جبريل ينزل بالنّقمة والخراب، وهو لنا عدو.

فنزلت هذه الآية: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ ﴾ (٢).

وأخرجه ابن أبي حاتم من طريق عبدالرحمٰن الدستكيّ، [عن أبي جعفر]، عن حُصَين، عن ابن أبي ليلي مختصراً (٣).

ولفظه: «إنّ يهودياً لقي عُمر، فقال: إنّ جبريل الذي يذكر صاحبُكم، عدوٌّ لنا.

فقال عمر: مَنْ كان عدواً لله، وملائكته، ورسله ـ إلى ـ الكافرين.

قال: فنزلت على لسان عمر».

قلت: وهذا غريب، إِنْ ثبتَ فليُضَف إلى موافقات عمر (٤٠).

وقد جزم ابنُ عطية (٥) بأنه ضعيف، ولم يبيّن جهةَ ضعفه، وليس فيه إلّا الإرسال.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ٤٧٩/١، وانظر معالم التنزيل ٩٦/١.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره ۲/۰۸۱ و ٤٨٤/١ ـ ٥٨٥ وابن أبي حاتم (٩٦٧) ٢٩١/١ وفيه انقطاع. وذكره في معالم التنزيل ٩٦/١، والواحدي في الوسيط ١٧٩/١ ـ ١٨٠، والدر المنثور ٩٠/١ ـ ١٨٠، وتفسير ابن كثير ١٣٢/١.

<sup>(</sup>٣) انظر التعليق السابق.

<sup>(</sup>٤) فيه انقطاع كما سبق. فابن أبي ليلى لم يسمع من عمر.

<sup>(</sup>٥) المحرر الوجيز ١٨٤/١.

ثم قال الواحدي (۱): قال ابن عباس: «إن حَبْراً من أحبار اليهود، من فَدَك ـ يقال له: عبدالله بنُ صُوريًا ـ حاجً النبيً ـ عَلَيْ ـ فسأله عن أشياء، فلما اتجهت عليه الحجة، قال: أيُّ مَلَك يأتيك من السماء؟

قال: «جبريلُ، ولم يبعث الله نبياً إلّا وهو وليه».

قال: ذاك عدونا من الملائكة، ولو كان ميكائيل مكانه، لآمنا بك.

إنّ جبريل ينزل بالعذاب، والقتال، والشدة، وإنه عادانا مراراً كثيرة، وكان أشدّ ذلك علينا: أنّ اللّه أنزل على نبينا، أنّ بيت المقدس سَيَخْرَب على يدي رجل يقال له بُخْت نَصّر.

وأخبرنا بالحين الذي يخرب فيه، فلما كان وقته، بعثنا رجلًا من بني إسرائيل في طلب بُخت نصر ليقتله، فانطلق يطلبه حتى لقيه ببابل، غلاماً مسكيناً، ليست له قوة، فأخذه صاحبنا ليقتله، فدفع عنه جبريار، وقال لصاحبنا: إن كان ربّكم هو الذي أذن في هلاككم، فلن تسلط عليه، وإن لم يكن هذا، فعلى أيّ حق تقتله؟ فصدّقه صاحبنا [٢/٢٢] ورجع إلينا، وكبر بخت نصر، وقوي، وغزانا، وخرّب بيت المقدس. فلهذا نتخذه عدواً.

فأنزل الله \_ عز وجل \_ هذه الآية<sup>(٢)</sup>.

قلتُ: يتعجب من جزمه بهذا عن ابن عباس، مع ضعف طريقه، فإنه في تفسير عبد الغني بن سعيد الثقفي، وقد قدّمتُ أنه هالك.

وقد أخرج الطبري من طريق أبي روق، عن الضحاك، عن ابن عباس: «أنّ اليهود سألت محمداً \_ على أشياء كثيرة، فأخبرهم بها على ما هي عندهم، إلّا جبريل، فإنّ جبريل كان عند اليهود، صاحبَ عذاب، وسطوة، ولم يكن عندهم صاحبَ وحي، ينزل من الله على رسله، ولا صاحب رحمة.

<sup>(</sup>١) أسباب النزول ص٣٠ ـ ٣١، ومعالم الننزيل ٩٦/١، والوسيط ١٨٠/١.

<sup>(</sup>٢) في الهامش: يعني: قوله تعالى: ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمُلْتَهِكَنِهِ، ﴾ إلى آخرها.

فأخبرهم رسول الله - عَلَيْهُ - فيما سألوه عنه، أنّ جبريل صاحبُ وحى، وصاحب نقمة، وصاحب رحمة.

فأنكروا ذلك، وقالوا: هو عدوٌّ لنا.

فأنزل اللهُ ـ عز وجل ـ تكذيباً لهم: ﴿قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ ﴾ الآبة (١).

ثم قال الواحدي (٢): قال مقاتل: «قالت اليهود: إنّ جبريل [عدونا] أمره اللّهُ أن يجعل النبوة فينا، فجعلها في غيرنا» فأنزل الله هذه الآية.

قلت: جعل الواحدي هذا السبب ترجمتين من أجل الاختلاف في سبب عداوتهم لجبريل.

وإن كان سببُ النزول واحداً، وحاصل ما ذُكر فيه ثلاثة أقوال:

أحدها: قول الجمهور: أنّ عداوتهم لكونه ينزل بالعذاب.

ثانيها: كونه حال دون قتل بُخت نصّر، الذي خرّب مسجدهم، وسفَكَ دمّاءهم، وسبى ذراريهم.

ثالثها: كونه عدَل بالنبوة عن بني إسرائيل، إلى بني إسماعيل.

وهذا الثالث، قوّاه الفخر الرازيُّ (٣) من جهة المعنى؛ لأنّ معاداة جبريل - وهو رسول الله، بامتثال أمر الله، فيما يَنزل به [١/٢٣] من الشدة، والعذاب - لا يصدر من عاقل، بخلاف تجويز النسيان عليه مع مَن أمر بالإنزال عليه.

هذا حاصل ما رجحه به وفاته ترجيح [ثان] يرجح الثاني؛ لأنه ليست فيه مخالفة لما أُمر به، لا عمداً ولا سهواً، بل هو راجع إلى اجتهاده.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ۱/۸۰.

<sup>(</sup>٢) في أسباب النزول ص٣١، ومعالم التنزيل ٩٦/١.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب.

ومَنْ عادى من اجتهد، فأدّاه اجتهاده إلى ضرر مَنْ عاداه، لا يُلام في المعاداة.

وقد وجدتُ ما يصلح معه إفرادُ الترجمةِ الثانية ـ وهو سبب معاداتهم لرسول الله ـ عليه السلام ـ . لأنّ الأولى من جميع طرقها، خاصة لجبريل ـ عليه السلام ـ .

وذلك فيما أخرجه الطبري من طريق عبيدالله العَتكي ـ وهو أبو المنيب المروزي: صدوق، ـ عن رجل من قريش، قال: سأل النبي ـ ﷺ ـ اليهود، فقال: «أسألكم بكتابكم الذي تقرؤون، هل تجدونني قد بَشْرَ بي عيسى: أن يأتيكم رسول من بعدي اسمه أحمد؟».

قالوا: اللهم وجدناك في كتبنا، ولكنا كرهناك لأنك تستحل الأموال ـ يعني الغنائم ـ وتهريق الدماء.

فأنزل الله \_ عز وجل \_: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمُلَتِّبِكَتِهِ وَرُسُـلِهِ ، ۗ الآية (١٠).

- قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ءَايَنتِ بَيِّنَتِّ ﴾ [البقرة: ٩٩]

قال الواحدي (٢٠): قال ابن عباس: هذا جواب لابن صوريا، حيث قال لرسول الله \_ ﷺ \_: يا محمد، ما جئتنا بشيء نعرفه، وما أنزل الله عليك من آية بَيّنة نتبعك بها.

فأنزل الله ـ عزّ وجلّ ـ هذه الآية.

قلتُ: أخرجه الطبري من طريق محمد بن إسحاق، حدثني محمد، عن عكرمة أو عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: «قال ابن صوريا القطيوني لرسول الله على [٢/٢٣] يا محمد» فذكره، وفي آخره: «فأنزل الله في ذلك من قوله: ﴿وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ءَايَنتِ بَيِّنَتِ وَمَا يَكَفُرُ بِهَا إِلَّا الْفَنسِقُونَ ( وَ الله في اله في الله في اله في الله في اله في الله في الله في الله في اله في اله في اله في الله في الله في اله في

<sup>(</sup>۱) رواه الطبرى في تفسيره ١/٤٨٤.

<sup>(</sup>۲) في أسباب النزول ص٣١.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٤٨٦/١ ، وابن أبي حاتم في تفسيره (٩٧٦) ٢٩٤/١.

وأخرجه ابنُ المنذر من وجه آخر عن ابن إسحاق، بغير سند لابن إسحاق، لكن قال: «قال ابن كلوبا القطيَوني» والمحفوظ ما تقدّم.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ أَوَكُلُما عَنهَدُوا عَهْدًا نَبَذَهُ فَرِيقٌ مِنْهُمْ ﴾ [البقرة:

أخرج الطبري، وابن أبي حاتم من طريق محمد بن إسحاق، عن محمد، عن عكرمة أو سعيد، عن ابن عباس، قال: «قال مالك بن الصيف - حين بُعث رسول الله - عليه م، وذكّرهم ما أخذ الله عليهم من الميثاق، وما عهد إليهم في محمد -: والله ما عهد الله إلينا في محمد، ولا أُخذ علينا ميثاق.

فأنزل اللّهُ ـ عزّ وجل ـ: ﴿أَوَكُلُّمَا عَلَهَدُواْ عَهَدًا نَبَذَهُ فَرِيقٌ مِّنْهُمُّ ﴾ الآية (١٠).

وأخرج الطبري من طريق ابن جريج، في هذه الآية، قال: «لم يكن في الأرض عهد يعاهدون عليه إلّا نقضوه، ويعاهدون اليوم وينقضون غداً»(٢).

ومن طريق أخرى عن عطاء، قال: «هي العهود بينه وبين اليهود، نقضوها كفعل قريظة، والنضير، وهي كقوله تعالى: ﴿الَّذِينَ عَهَدَتَ مِنْهُمْ ثُمُّ يَنْفُضُونَ عَهْدَهُمْ ﴾ (٣) [الأنفال: ٥٦] الآية.

<sup>=</sup> وانظر تفسير ابن كثير ١٣٩/١، ومعالم التنزيل ٩٧/١، والوسيط ١٨٠/١، وسيرة ابن هشام ١٩٩/٢، والدر المنثور ٩٤/١.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ۷/۱، وابن أبي حاتم في تفسيره (۹۷۹) ۲۹۰/۱. وانظر معالم التنزيل ۹۷/۱ ـ ۹۸، وتفسير ابن كثير ۱۳۳/۱ ـ ۱۳۴، وسيرة ابن هشام ۲۹۹/۱، والدر المنثور ۹٤/۱، وتفسير القرطبي ۲۰۰۲.

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره ٤٨٨/١ .وانظر الدر المنثور ٩٥٨/١.
 ورواه ابن أبي حاتم (٩٨٠) ٢٩٥/١ عن الحسن قوله. وانظر تفسير ابن كثير ١٣٤/١.

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في الوسيط ١٨١/١، وانظر البحر المحيط ٣٢٣/١، ومعالم التنزيل مرابع النيسابوري ٣٤٦/١، وتفسير القرطبي ٤٠/٢.

وذكر ابن ظفر في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَنْزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ءَايَتِ بَيِّنَتُ ﴾ «قيل: كان اليهود يقولون للنبي \_ ﷺ -: إن أخبرتنا عن كذا وكذا آمنا بك. فيوحى الله إليه بذلك، فيخبرهم به، فلا يؤمنون.

وهو المراد بقوله: ﴿ أَوَكُلُّمَا عَاهَدُواْ عَهْدًا نَّبَذَهُ فَرِيقٌ مِّنْهُمَّ ﴾.

قال: وقيل: إن الأعراب التي كانت منازلهم بقرب يثرب، كانوا يغيرون عليهم، ويقاتلونهم، فيقولون: إنْ خرج النبي الذي يسفك دماءكم، ويسبي أولادكم، لنقاتلنكم معه ونؤمن به [١/٢٤] ويكررون الحلف، فلما بُعث نبذوا جميع تلك العهود».

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِندِ اللهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبَذَ وَرِيقٌ مِّنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِنَبَ كِتَبَ اللهِ ﴾ الآية [البقرة: ١٠١]

أخرج الطبري، وابن أبي حاتم من طريق أسباط، عن السدّي، قال في هذه الآية: ﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ ﴾ قال: لما جاءهم محمد عارضوه بالتوراة فخاصموه بها، فاتفقت التوراة والقرآن، فنبذوا التوراة، وأخذوا بكتاب آصف، ونسخة (١) هاروتَ وماروتَ، فلم يوافق القرآن.

فَأَنْزِلَ اللَّهُ \_ عز وجل \_ هذه الآية إلى قوله: ﴿ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

وأخرج الطبري من طريق العَوْفي، عن ابن عباس، قال: «لما ذهب مُلك سليمان، ارتد فِئام من الجن والإنس، واتبعوا الشهوات.

فلما رجع إلى سليمان ملكه، أقام الناس على الدين كما كان، ثم ظهرت طهر سليمان على كتبهم فدفنها تحت كرسيه، ومات حدثانَ ذلك، فظهرت الجن والإنس على الكتب بعد وفاته، فقالوا: هذا كتاب من الله أنزله على سليمان أخفاه منا، فأخذوا به فجعلوه ديناً.

<sup>(</sup>١) في المصادر: وسحر.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٤٨٩/١، وابن أبي حاتم في تفسيره (٩٨٣) ٢٩٦/١ – ٢٩٧، وانظر الدر المنثور ٩٥/١.

فأنزل اللّه عز وجل -: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِندِ اللّهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ بَنَذَ فَرِيقٌ مِن الّذِينَ أُوتُوا الْكِنْبَ كِتَبَ اللّهِ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَا عَنْدُوا الشّيَطِينُ ﴾ من المعازف، واللعب، وكل شيء يصد عن ذكر الله - عز وجل -(۱).

\_ قـولـه تـعـالـى: ﴿ وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَنطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾ الآيـة [البقرة: ١٠٢]

أخرج الواحدي من تفسير إسحاق بن راهويه، قال: أنا جرير، عن حصين، عن عمران بن الحارث قال: بينا نحن عند ابن عباس، إذ قال: إنّ الشياطين كانوا يسترقون السمع من السماء، فيجيء أحدهم بكلام حق، فإذا جرّب من أحدهم الصدق [٢/٢٤] كذب معها سبعين كذبة، فبشر بها قلوب الناس، فاطلع على ذلك سليمان، فأخذها \_ يعني الصحف التي نسخوا فيها تلك الأكاذيب، وما قبلها من الصدق \_ فدفنها تحت الكرسي. فلما مات سليمان، قام شيطان بالطريق، فقال: ألا أدلكم على كنز سليمان المنبع، الذي لا كنز له مثله؟

قالوا: بلى.

قال: تحت الكرسي.

فأخرجوه، فقالوا: هذا سحر، فتناسخها الأمم.

فأنزل الله تعالى عذر سليمان عليه السلام: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانٌ وَمَا كَفُرَ سُلَيْمَانُ ﴾ الآية (٢).

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الطبري ١/ ٤٩١ وعنده من طريق ابن إسحاق.

وتفسير ابن كثير ١٣٤/١ وعزاه للعوفي في تفسيره.

<sup>(</sup>۲) رواه سعید بن منصور فی سننه، حدیث رقم (۲۰۷) ۹۱/۹۶۰ ـ ۹۰ (التکملة). وابن أبی حاتم فی تفسیره (۹۹٦) ۳۰۰/۱.

وابن جریر فی تفسیره ۱/**۹۵**.

والحاكم في المستدرك ٢٦٥/٢.

والواحدي في أسباب النزول ص٣١ ـ ٣٢.

قال الواحدي(١): وقال الكلبي: «إن الشياطين كتبوا السحر، والنيرنجيات، على لسان آصف بن برخيا: هذا ما علم آصف بن برخيا سليمان الملِك، ودفنوها تحت مصلاه، حين نزع الله ملكه، ولم يشعر بذلك سليمان.

فلما مات سليمان، استخرجوها من تحت مصلاه، وقالوا للناس: إنما ملككم سليمان بهذا، فتعلموه.

فأما علماء بني إسرائيل، فقالوا: معاذ الله أن يكون هذا علم سليمان.

وأما السَفَلة فقالوا: هذا علم سليمان، وأقبلوا على تعلّمه، ورفضوا كتب أنبيائهم، وفشت الملامة على سليمان، فلم تزل هذه حالهم حتى بعث اللّه عز وجل محمداً على الله عنه عنه الله عنه سليمان على لسانه، وأظهر براءته مما رُمي به، فقال: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ ﴾ الآية (٢).

ثم أسند الواحدي من طريق سعيد بن منصور، نا عتاب بن بَشير، أنا خُصَيف، قال: «كان سليمان إذا نبت الشجرة، قال: لأي داء أنت؟

فتقول: لكذا وكذا.

فلما نبتت شجرة الخرُّوب، قال: لأي شيء أنت؟

قالت: لمسجدك، أخربه.

قال: تخربينه؟

قالت: نعم.

قال: بئس الشجرة [١/٢٥] أنت.

<sup>=</sup> وابن عيينة، وابن المنذر، كما في الدر المنثور ٢٣٣/١ .ورجاله ثقات. وانظر تفسير ابن كثير ١٣٥/١.

<sup>(</sup>١) في أسباب النزول ص٣٢.

<sup>(</sup>٢) ذكره البغوي في معالم التنزيل ٩٨/١، والسمرقندي في بحر العلوم ١٤٢/١.

فلم يلبث أن توفي، فجعل الناس يقولون في مَرْضاهم: لو كان لنا مثلُ سليمان.

فأخذت الشياطين، فكتبوا كتاباً، فجعلوه في مصلى سليمان، قوالوا: نحن ندلّكم على ما كان سليمان يداوي به.

فانطلقوا، فاستخرجوا ذلك الكتاب، فإذا فيه سِحْرٌ ورُقى.

فأنزل الله تعالى: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ ﴾ إلى قوله: ﴿فَلَا تَكُفُرُ ﴾ (١).

قال الواحدي: وقال السدّي: إنّ الناس في زمن سليمان اكتتبوا السحر، واشتغلوا بتعلمه، فأخذ سليمان تلك الكتب، وجعلها في صندوق، ودفنها تحت كرسيه، ونهاهم عن ذلك.

· فلما مات سليمان، وذهب الدين ـ كانوا يعرفون دَفْنَ تلك الكتب ـ تَمثّلَ الشيطان على صورة إنسانٍ، فأتى نفراً من بني إسرائيل، فقال: هل أدلكم على كنز لا أبداً ـ أي: لا ينفَدُ ـ؟

قالوا: نعم.

قال: فاحفروا تحت الكرستي.

فحفروا، فوجدوا تلك الكتب، فلما أخرجوها، قال الشيطان: إنّ

<sup>(</sup>۱) او واه سعید بن منصور، حدیث رقم (۲۰۱) ۲/۲۷ه ـ ۷۷۰.

والواحدي في أسباب النزول ص٣٢ ـ ٣٣. وفي سنده:

١ ـ عتاب بن بشير: قال النسائي: ليس بالقوي. انظر التهذيب ٧/ ٩٠ ـ ٩١.

 $<sup>\</sup>Upsilon$  \_ خصيف بن عبدالرحمٰن الجزري: ضَعيف. انظر التهذيب  $\Upsilon$  \_ 18 $\Upsilon$  \_ 181، والمجروحين  $\Upsilon$ 

٣ \_ الانقطاع بين خصيف، والقصة.

وانظر الدر المنثور ١/٢٣٥، وبحر العلوم ١٤٢/١ ـ ١٤٣، والوسيط ١٨٢/١، وأحكام القرآن ٢٧/١.

وسيتكلم الحافظ على سنده فيما سيأتي.

سليمان كان يضبط الإنسَ، والجن، والشياطين، والطيرَ، بهذا.

فاتخذ بنو إسرائيل تلك الكتب، فلذلك أكثر ما يوجد السحر في اليهود.

فبرأ الله سليمان من ذلك، وأنزل هذه الآية (١).

قلتُ: أثر ابن عباس: أخرجه الحاكم في المستدرك من هذا الوجه.

وعمرانُ أخرج له مسلم، وباقي رجاله من رجال الصحيح.

وأما أثر الكلبي، فأخرج الطبري نحوه عن ابن إسحاق، ولفظه: قال: عمدت الشياطين حين عرفت موت سليمان، فكتبوا أصناف السحر: من كان يُحبّ أن يبلغ كذا فليقل كذا.

حتى إذا استوعبوا أصناف السحر، جعلوه في كتاب، ثم ختموه بخاتم نقشوه على خاتم سليمان، وكتبوا في عنوان الكتاب [٢/٢٥] هذا ما كتب آصفُ بنُ برخيا الصديق للملك سليمان بن داود، من ذخائر كنوز العلم.

ثم دفنوه تحت كرسيه، فاستخرجته بعد ذلك بقايا بني إسرائيل، حين أحدثوا ما أحدثوا.

فلما عثروا عليه، قالوا: والله ما كان مُلك سليمان إلَّا بهذا.

فأفشوا السحر، وتعلَّموه، وعلَّموه.

فليس هو في أحد أكثر منه في اليهود.

فلما ذكرَ رسول الله \_ ﷺ \_ سليمانَ، وعدّه في مَنْ عَدَّه \_ يعني من

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (۹۹۳) ۲۹۹/۱.

والطبري في تفسيره ١/٠٤٩.

وانظر أسباب النزول ص٣٣، والوسيط ١٨٢/١، وبحر العلوم ١٤٢، وتفسير ابن كثير . ١٣٥/١.

الأنبياء \_ قال مَنْ كان بالمدينة من اليهود: ألا تعجبون لمحمد، يزعم أنّ ابن داود كان نبياً، والله ما كان إلّا ساحراً.

فأنزل الله \_ عزّ وجلّ \_ هذه الآية (١). هكذا ذكره ابن إسحاق بغير إسناد.

وأخرج الطبري من طريق شهر بن حَوْشَب نحوَه بطوله (٢)، فلعلّ ابن إسحاق أخذه منه، وعن الكلبي.

وحكى الماوردي (٣) أن آصف ابن برخيا كاتب سليمانَ، واطأ نفراً من الشياطين على كتاب كتبوه سحراً، ودفنوه تحت كرسي سليمان، ثم استخرجوه. فذكر القصة. ولم أرّ في الآثار المسندة، أن آصف واطأ الشياطين.

وأما ما أخرجه ابن أبي حاتم من طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد، قال: «لما جاءهم محمد بالقرآن، عارضوه بالتوراة، فاتفقت التوراة والقرآن، فنبذوا التوراة، وأخذوا بكتاب آصف، وسحر هاروت وماروت»(٤).

فمراده بكتاب آصف، الكتابُ الذي ادّعت الشياطين أنّ آصف هو الذي ألّفه، وهذا لا يلزم منه أنهم صَدَقوا فيما ادعوه على آصف.

ثم إنّ الثابت في كتابة الشياطين السحر، إنه إنما وقع لهم حين نزع من سليمان ملكه.

كذلك أخرجه الطبري من طريق أبي معاوية، عن الأعمش، عن المنهال بن عمرو، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: «كان الذي

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره ٤٩١/١ و٤٩٦/١. وانظر تفسير ابن كثير ١٣٥/١ ـ ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ١٩٥/١ ـ ٤٩٦. وانظر تفسير ابن كثير ١٣٦/١.

<sup>(</sup>٣) في النكت والعيون ١٦٤/١. وانظر تفسير ابن أبي حاتم (٩٨٨) ٢٩٧/١، وانظر الدر المنثور ١٩٠٨.

 <sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٤٨٩/١.
 وابن أبي حاتم (٩٨٣) ٢٩٦/١ عن أسباط، عن السدي و(٩٨٥) ٢٩٧/١.
 وانظر الدر المنثور ٩٥/١، وتفسير ابن كثير ١٣٤/١.

أصاب سليمان بن داود [١/٢٦] في سبب أناس من أهل امرأة يقال لها: جَرَادة، وكانت من أكرم نسائه عليه، فكان هوَى سليمان أن يكون الحق لأهل جرادة، فقضى لهم، فعوقب حين لم يكن هواه في الفريقين واحداً.

وكان سليمان إذا أراد أن يدخل الخلاء نزع خاتمه فذكر القصة بطولها، كما سيأتي في «سورة ص» إلى أن قال: «فعمدت الشياطين في تلك الأيام، فكتبت كتباً فيها سحر وكفر، ثم دفنوها تحت كرسي سليمان، ثم أخرجوها ـ يعني بعد موته ـ فقرأوها على الناس، فقالوا: إنما كان سليمان يغلب الناس بهذه الكتب، فبرىء الناس من سليمان، وكفروه، حتى بعث الله محمداً، فأنزل الله: ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾ (١).

وأخرج ابن أبي حاتم أثر الأعمش، عن المنهال، عن سعيد، عن ابن عباس، بلفظ: «كان آصَفُ صاحبُ سليمان يعلم الاسم الأعظم، وكان يكتب كلَّ شيء بأمر سليمان، ويدفنه تحت كرسيه.

فلما مات سليمان، أخرجته الشياطين، فكتبوا بين كلّ سطرين سحراً وكفراً، وقالوا: هذا الذي كان سليمان يعمله، فأكفره جُهّال الناس وسبّوه، حتى أنزل على محمد: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ ﴾ (٢).

وأما أثر خصيف: ففيه ضعف مع إعضاله.

وأصل قصة سليمان في خطاب الشجرة إذا نبتت: وما يتداوى بها منه، ثابت في حديث آخر أخرجه الحاكم في المستدرك من طريق جرير، عن عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: مات

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ۱۹۶۱. والنسائي في سننه الكبرى، في كتاب التفسير، حديث رقم (۱۰۹۹۳) ۲۸۷/ ـ ۲۸۸. وانظر الدر المنثور ۱۹۰۱، وتفسير ابن كثير ۱۳٤/۱. وانظر ما بعده.

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي في كتاب التفسير في سننه الكبرى، حديث رقم (١٠٩٩٤) ٢٨٨/٦. وابن أبي حاتم في تفسيره (٩٨٨) ٢٩٧/١ وفي سنده المنهال بن عمر: صدوق، ربما وهم. ولكن القصة مرسلة. لعل ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ أخذها عن أهل الكتاب.

سليمان وهو قائم يصلي، ولم تعلم الشياطين بموته، حتى أكلت الأرضُ عصاه، فخرّ.

وكان إذا نبتت شجرة، سألها: لأي داءِ أنت؟ فتخبره.

فلما نبتت الخرّوب [٢/٢٦] سألها: لأي شيء أنت؟

فقالت: لخراب هذا المسجد.

فقال: إنّ خراب هذا المسجد لا يكون إلّا عند موتي.

فاتخذ منها عصاه يتوكأ عليها، وقال: اللهم عَمّ عن الجن موتي» الحديث(١).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن نصر في تعظيم قدر الصلاة رقم (۲۰۷) ۲۲۵/۱ من طريق سفيان. والحاكم في المستدرك ٤٢٣/٢ من طريق جرير بن عبدالحميد.

والبزار في مسنده، حديث رقم (٢٣٥٦) ١٠٦/٣ (كشف الأستار) من طريق سفيان.

رواه سفيان بن عيينة وجرير بن عبدالحميد، عن عطاء، عن ابن جبير، عن ابن عباس موقوفاً.

وخالفهما إبراهيم بن طهمان فرواه عن عطاء، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس مرفوعاً: رواه الطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٢٢٨١) ٤٥١/١١ ـ ٤٥٢، والبزار في مسنده، حديث رقم (٢٣٥٥) ١٠٦/٣ ثم قال: «لا نعلم أسنده إلّا إبراهيم، وقد رواه جماعة، عن عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس موقوفاً» اه. وانظر مجمع الزوائد ٧٠/٨.

وابن أبي حاتم في تفسيره، انظر ١٠/٣١٦٤، ٣١٦٥، كما في الدر المنثور ٦٨٣/٦ ـ ٦٨٤، وتفسير ابن كثير ٢٩/٣ه، ورواه الطبري في تفسيره ٥٥٨/١٠.

فرواية سفيان وجرير هي الأولى، وفي رفعه غرابة ونكارة، كما قال ابن كثير في تفسيره ٢٩/٧ وقال: «وقد ورد في ذلك حديث مرفوع غريب، وفي صحته نظر. ثم ذكره. وخصوصاً أن للوقف طريقاً أخرى:

رواه المروزي في زوائد الزهد لابن المبارك برقم (١٠٧٢) ص٣٧٨ ـ ٣٧٩ من طريق سلمة بن كهيل، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس موقوفاً.

وللحديث شاهد، من طريق عبدالله بن شداد:

رواه ابن نصر في تعظيم قدر الصلاة، حديث رقم (٢٠٨) ٢٢٥/١ ـ ٢٢٦.

وسأذكره بتمامه في «سورة سبأ» إن شاء الله تعالى.

وأما أثر السدي، فأخرجه الطبري مطولًا، وفي أوله نظير القصة التي في أثر ابن عباس، بأبسط منه وأوضح بياناً.

ولفظه من طريق أسباط، عن السدي (١)، قال: «كانت الشياطين تصعد إلى السماء، فتقعد منها مقاعد للسمع، فيسمعون من كلام الملائكة، فيما يكون في الأرض: من موت، أو غيب، أو أمر.

فيأتون الكهنة، فيخبرونهم، فتحدث الكَهَنةُ الناسَ، فيجدونه كما قالوا.

حتى إذا أمنتهم الكهنة، كَذَبوا لهم، فأدخلوا فيه غيره، فزادوا مع كل كلمة سبعين كلمة، فاكتتبت الناسُ ذلك الحديث في الكتب، وفشا في بني إسرائيل أن الجن تعلم الغيب.

فبعث سليمان في الناس، فجمع تلك الكتب، فجعلها في صندوق، ثم دفنها تحت كرسيه.

ولم يكن أحد من الشياطين يستطيع أن يدنو من الكرسي إلا احترق.

وقال سليمان: لا أسمع أحداً يذكر أن الشياطين تعلم الغيب إلا ضربت عنقه.

فلما مات سليمان، وذهب العلماء الذين يعرفون أمر سليمان، وخلف بعد ذلك خلف، تمثل شيطان في صورة إنسان» فذكره.

وفيه: «فأراهم المكان، وقام ناحية.

فقالوا: ادن.

قال: لا، ولكني هاهنا في أيديكم، فإن لم تجدوه فاقتلوني.

فحفروا، فوجدوا تلك الكتب، فلما أخرجوها، قال الشياطين: إن سليمان إنما كان يضطر الإنس والجن والشياطين والطير بهذا السحر.

<sup>(</sup>١) سبق تخريج هذا الطريق.

رُواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (٩٩٣) ٢٩٩/١، والطبري في تفسيره ٢٩٠/١.

ثم طار فذهب، وفشا في الناس: أن سليمان كان ساحراً [١/٢٧] واتخذت بنو إسرائيل تلك الكتب.

فلما جاء محمد \_ عَلَيْقُ ل خاصموه بها.

فَدَلَكَ حَيِنَ يَقُولُ اللهِ \_ عَزَ وَجِلَ \_: ﴿ وَمَا كُفَرَ شُلَيْمَنُ وَلَكِكَنَ اللَّهِ عَلَى اللهِ عَزِ وَجِلَ \_: ﴿ وَمَا كُفَرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾ ».

وأخرج الطبري \_ أيضاً \_ من طريق الربيع بن أنس، قال: "إنّ اليهود سألوا محمداً \_ عَلَيْهِ \_ زماناً عن أمور من التوراة، لا يسألونه عن شيء من ذلك إلّا أنزل الله عليه ما سألوه عنه فيخصمهم.

فلما رأوا ذلك، قالوا: هذا أعلم بما أنزل الله إلينا منا.

وإنهم سألوه عن السحر، وخاصموه به، فأنزل الله تعالى: ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾ الآية.

وذلك أنّ الشياطين عمدوا إلى كتاب، فكتبوا فيه السحر، والكهانة، وما شاء الله من ذلك، فدفنوه تحت مجلس سليمان.

وكان سليمان لا يعلم الغيب، فلما فارق سليمان الدنيا، استخرجوا ذلك السحر، وخدعوا به الناس، وقالوا: هذا علم كان سليمان يكتمه، ويحسد الناس عليه. فأخبرهم النبي - عليه الحديث، فرجعوا من عنده بخزي، وقد أدحض الله حجتهم»(١).

وأخرج الطبري من طريق عمرو بن دينار، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَىٰ مُلَكِ سُلَيْمَنِنَ ﴾ قال: كانت الشياطين تستمع الوحي، فما سمعوا من كلمة زادوا فيها مائتين مثلها، فأرسل سليمان إلى ما كتبوا من ذلك، فأخفاه. فلما مات سليمان، وجدته الشياطين، فعلمته الناس، وهو السحر»(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ۱/۹۰.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره ۲/۱۹.

قلت: وجاء في سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَمَا كُفَرَ سُلَيْمَن ُ وَلَكِنَ اللَّهَ عَلَيْ اللَّهُ وَلَكِنَ اللَّهَ وَاللَّهُ وَلَكِنَ عَمران بن الشَّيَطِينَ كَفَرُوا ﴾ قولٌ آخر، أخرجه الطبري أيضاً، من طريق عمران بن حُدير، عن أبي مجلز، قال: «أخذ سليمان من كلّ دابة عهداً، فإذا أصيب [٢/٢٧] رجل فسأل بذلك العهد خُلّي عنه، فزاد الناس السجع، والسحر، وقالوا: هذا كان يعمل به سليمان.

فقال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُوا ﴾ (١).

وهذا سند صحيح، لكنه في حكم المرسل؛ لأنّ أبا مجلز تابعي وسط<sup>(٢)</sup> من طبقة محمد بن سيرين.

وجاء فيه ـ أيضاً ـ، ما أخرجه الطبري من طريق جعفر بن أبي المغيرة، عن سعيد بن جبير، قال: «كان سليمان يتتبع ما في أيدي الشياطين من السحر، فيأخذه فيدفنه تحت كرسيه في بيت خزائنه، فلم تقدر الشياطين أن يصلوا إليه، فَدَبَّتُ إلى الإنس، فقالوا لهم: أتريدون العلم الذي كان سليمان يسخّر به الشياطين والرياح وغيرَ ذلك؟

قالوا: نعم.

قالوا: فإنه في بيت خزائنه، وتحت كرسيه.

فاستثارته الإنس، فاستخرجوه، فعملوا به.

فقال أهل الحجي (٣): ما كان سليمان يعمل بهذا، وهذا سحر.

فأنزل الله على نبيّه براءة سليمان، فقال: ﴿ وَٱتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا ٱلشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانٌ وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُوا ﴾ الآية.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ١/٩٥/، وابن المنذر، كما في الدر المنثور ٩٦/١. وانظر تفسير ابن كثير ١٣٦/١.

<sup>(</sup>٢) أبو مجلز البصري الأعور، لاحق بن حميد بن سعيد، ويقال: شعبة بن خالد بن كثير بن حبيش بن عبدالله بن سدوس السدوسي. أرسل عن جمع من الصحابة. انظر التهذيب ١٧١/١١ ـ ١٧٢، وجامع التحصيل ص٢٩٦، والمراسيل ص٢٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) في الطبري ٤٩٤/١، وتفسير ابن كثير ١٣٥/١: أهل الحجاز.

فأبرأ الله سليمان على لسان نبيّه محمد \_ على -(١).

\_ قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَ يْنِ بِبَابِلَ هَـٰدُونَ وَمَنُونَ ﴾ [البقرة: 1٠٢]

سبب نزولها ما تقدم في قوله: ﴿ وَأَتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ ﴾ وما بعده.

فأخرج الطبري من طريق السدي، في هذه الآية، قال: «هذا سحر آخر خاصموه به ـ أي خاصموه بما أنزل الله على الملكين ـ ؛ لأنّ كلام الملائكة فيما بينهم إذا علمته الإنس، وعملت به، كان سحراً»(٢).

ومن طريق سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، قال: «السحر سحران: سحر يعلمه الشياطين، وسحر يعلمه هاروت وماروت» (٣).

وأخرج الطبري من طريق العوفي [١/٢٨] عن ابن عباس، قال: «لم ينزل الله السحر»(1).

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس مثله (٥).

قال الطبري<sup>(٦)</sup>: فعلى هذا، فالمراد بالملكين: جبريل وميكائيل، وهاروت وماروت رجلان من أهل بابل، وفي الكلام تقديم وتأخير.

والتقدير: وما كفر سليمان، وما أنزل على الملكين، ولكن الشياطين كفروا، يعلمون الناس السحر ببابل.

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره ٤٩٤/١. وانظر تفسير ابن كثير ١٣٥/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٤٩٨/١، وابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١٠٢١) ٣١٠/١ بنحوه.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٤٩٨/١، وانظر الدر المنثور ٩٦/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٧/١ ، وابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١٠٠٤) ٣٠٢/١ وانظر الدر المنثور ٩٦/١.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١٠٠٥) ٣٠٢/١ عن الربيع، عن أبي العالية. ورواه الطبري ٤٩٧/١ عن الربيع. وانظر الدر المنثور ٩٦/١.

<sup>(</sup>٦) في تفسيره ٧/٤٩٧.

وهاروت وماروت بدلًا من الناس.

والقراءة المشهورة، أنّ الملكين بفتح اللام (۱)، وبنى الطبريُّ الاختلافَ فيها على تفسيرها، فمن قرأ بالفتح، قال: هما هاروت وماروت، أو جبريل وميكال، ومن قرأ بالكسر، قال: هما علجان ملكا بابل، أو شيطانان.

ورجّح الأول، لشهرة القراءة بالفتح، ولتعسّف التأويل والتركيب مَنْ قال: جبريل وميكال.

واختلف في الأمر الذي أُنزل الملكان بسببه، فوردت في ذلك أقوال (٢٠):

١ ـ أن السحرة كانوا كثروا، وفشا منهم عمل السحر حتى ادّعوا النبوة، فجاء الملكان يعلمان الناس السحر ليتمكّنوا من معارضة السحرة.

٢ - وقيل: كان السحر الذي يوقع التفرقة بين أعداء الله وأوليائه
 مباحاً، فنزلا لذلك، فاستعمله بعضهم في التفرقة بين الزوجين، وغير ذلك
 من الباطل،

٣ ـ وقيل: إنّ الجن كانوا يقدرون من السحر على ما لا يقدر عليه البشر، فنزلا ليعلما البشر، ليحذروا من فعل الجن.

٤ ـ وقيل: إنهما نزلا بالوحي على إدريس.

وهذه الأقوال جُمعت مما ذكره مَن ينقُلُ كلّ ما وجد، سواء ثبت عن قائليه أم لا.

ومنهم مَنْ يحذف اسم مَنْ نقل ذلك، ومَنْ نقل عنه.

<sup>(</sup>١) قرأ ابن عباس، والحسن، وسعيد بن جبير، والزهري: (الملكين) بكسر اللام. وقراءة الجمهور أصح.

انظر زاد المسير ١٢٢/١، وبحر العلوم ١٤٤/١، وتفسير الطبري ٥٠٤/١، ومعالم التنزيل ١٩٧١، والمحرر الوجيز ١٨٦/١، وتفسير ابن كثير ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٢) انظر معالم التنزيل ٩٩/١ ـ ١٠٠، والوسيط ١٨٣/١، والمحرر الوجيز ١٨٧/١.

ومنهم مَنْ يعسر عليه التأويل، فيبادر إلى تكذيب المنقول، لعدم معرفته بأحوال النقَلَة [٢/٢٨] حتى إنّ أبا حسين - مع أنه ممن ينتسب إلى الحديث وأهله، وتبسّطه في توثيق بعض الشيوخ وتجريحهم - تبع غيره في إنكار ما ورد من قصة هاروت وماروت، والزهرة، كما سأذكر لفظه.

وقد ورد في ذلك خبر مرفوع، رجاله موثقون، وله شواهد كثيرة.

قال أحمد في مسنده: حدثنا يحيى بن أبي بكير، ثنا زهير بن محمد، عن موسى بن جُبير، عن نافع مولى ابن عمر، عن عبدالله بن عمر، أنه سمع نبي الله \_ عليه السلام \_ لما أهبطه الله إلى الأرض، قالت الملائكة: ﴿ أَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾ الآية، إلى: ﴿ مَا لاَ نَعْلَمُونَ ﴾.

قالت الملائكة: ربنا، نحن أطوع لك من بني آدم.

فقال الله \_ تبارك وتعالى \_ للملائكة: هلموا مَلَكين من الملائكة، حتى يهبطا إلى الأرض، فننظر كيف يَعملان.

قالوا: ربنا، هاروت وماروت.

فأهبطا إلى الأرض، ومثلت لهما الزهرة امرأة من أحسن البشر، فحاءاها فسألاها نفسها.

فقالت: لا والله، حتى تكلّما بهذه الكلمة من الشرك.

فقالا: لا والله، لا نشرك بالله شيئاً أبداً.

فذهبت عنهما، ثم رجعت بصبي تحمله، فسألاها نفسها.

فقالت: لا والله، تى تقتلا هذا الصبي.

فقالا: لا والله، لا نقتله أبداً.

فذهبت، ثم رجعت بقدح خمر تحمله، فسألاها نفسها.

فقالت: لا والله، حتى تشربا هذا الخمر.

فشربا، فسكرا، فوقعا عليها، وقتلا الصبي.

فلما أفاقا، قالت المرأة: والله، ما تركتما شيئاً مما أبيتماه علي إلّا قد فعلتماه حين سكرتما.

فخيرا عند ذلك بين عذاب الدنيا والآخرة، فاختارا عذاب الدنيا»(١).

(١) رواه أحمد في المسند ١٣٤/٢.

وعبد بن حميد في المنتخب من المسند، حديث رقم (٧٨٧) ص٢٥١ ـ ٢٥٢. وابن أبي حاتم في العلل ٦٩/٢.

والبزار في مسنده، حديث رقم (٢٩٣٨) ٣٥٨/٣ (كشف الأستار).

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٦١٨٦) ٦٢/١٤ ـ ٦٤.

وابن أبي الدنيا في العقوبات، حديث رقم (٢٢٢) ص١٤٦ ـ ١٤٧.

وابن السني في عمل اليوم والليلة، حديث رقم (٦٥٧) ص٢٣١.

والبيهقى في سننه ١٠/٤ ـ ٥.

وفي شعب الإيمان ١٧٩/١ ـ ١٨١.

من طريق موسى بن جبير، عن نافع، عن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ.

وانظر الدر المنثور ٤٦/١، ومجمع الزوائد ٥/٨٦.

قال البزار عقيبه ٣٥٨/٣ ـ ٣٥٩: «رواه بعضهم عن نافع، عن ابن عمر موقوفاً، وإنما أتي رفع هذا عندي، من زهير؛ لأنه لم يكن بالحافظ، على أنه قد روى عنه ابن مهدي، وابن وهب، وأبو عامر، وغيرهم» اه.

قال ابن أبي حاتم في العلل ٦٩/٢ ـ ٧٠: «قال أبي هذا حديث منكر» اه.

قلت: هذا السند ضعيف، فيه:

١ ـ موسى بن جبير: قال ابن القطان: لا يعرف حاله. وذكره ابن حبان في الثقات وقال: كان يخطىء.

انظر التهذيب ٣٣٩/١٠، والكاشف ٣/١٦٠، والتقريب ٢٨١/٢ وقال: «مستور» اهر. وبيان الوهم والإيهام ٢٧٥٧، وتفسير ابن كثير ١٣٨/١.

٢ ـ اختلف في رفعه ووقفه: وأشار إلى ذلك البزار ـ كما سبق نقل ذلك قريباً ـ
 وأشار البيهقي في الشعب ١٨١/١ إلى ترجيح وقفه وسيأتي.

فقد رواه موسى بن عقبة، فقال: عن نافع، عن ابن عمر، عن كعب: رواه البيهقي في السنن ١٠/٥. وفيه خلاف آخر سيأتي.

وقال أبو حاتم: هذا حديث منكر.

وقد سبق نقل كلامه. وانظر تفسير ابن كثير ١٣٩/١ حيث قال: «هذا حديث غريب من هذا الوجه، ورجاله كلهم ثقات من رجال الصحيحين إلا موسى بن جبير هذا...» اه. =

قال شيخنا الحافظ أبو الحسن، في زوائد المسند: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح، غير [١/٢٩] موسى بن جبير، وهو ثقة.

قلتُ: السند على شرط الحسن.

وقد أخرجه ابنُ حبان في صحيحه، كعادته في تصحيح مثله، فأخرجه

= وسيأتي للحافظ ابن حجر كلام في الحكم على هذا الحديث.

۱ ـ موسى بن سرجس: مستور. انظر البخاري في تاريخه ٧/٠٨٠، والتهذيب ١/٨٥٠.

۲ ـ وقد خولف هشام بن على:

فرواه محمد بن یونس بن موسی، عن عبدالله بن رجاء، حدثنا سعید بن سلمة، عن موسی بن جبیر، عن موسی بن عقبة، عن سالم، عن ابن عمر مرفوعاً.

رواه البيهقي في الشعب ١٨٠/١ ـ ١٨١.

ومحمد بن يونس: متهم بالوضع. انظر التهذيب ٣٩/٩ ـ ٥٤٤.

وله طريق أخرى:

يرويه الحسين بن داود سنيد، عن فرج بن فضالة، عن معاوية بن صالح، عن نافع، عن ابن عمر مرفوعاً.

رواه الخطيب في تاريخه ٤٢/٨ ـ ٤٣.

وابن الجوزي في الموضوعات ١٨٦/١ ـ ١٨٧.

والطبري في تفسيره مختصراً ١/٤٠٥.

وانظر الذهبي في الميزان ٢٣٦/٢. وسنده ضعيف، لأجل سنيد وفرج.

قال الحافظ ابن كثير بعد أن ذكر طريق الكديمي، وسنيد: «وهذا أيضاً غريبان جداً، وأقرب ما يكون في هذا أنه من رواية عبدالله بن عمر، عن كعب الأحبار، لا عن النبي \_\_ ﷺ \_، كما قال عبدالرزاق في تفسيره. ثم ذكر طريق سالم الآتية، ثم قال:

فهذه أصح وأثبت إلى عبدالله بن عمر من الإسنادين المتقدمين، وسالم أثبت في أبيه من مولاه نافع، فدار الحديث ورجع إلى نقل كعب الأحبار، عن كتب بني إسرائيل والله أعلم» أه.

وانظر حاشية سنن سعيد بن منصور ١/٤٨٥ ـ ٥٩١.

وله متابع من وجه آخر، عن نافع، كما قال ابن مردويه: حدثنا دملج بن أحمد، حدثنا هشام بن علي بن هشام، حدثنا عبدالله بن رجاء، حدثنا سعيد بن سلمة، حدثنا موسى بن سرجس، عن نافع، عن ابن عمر، سمع النبي ـ على ـ يقول، فذكره بطوله. وفي سنده:

في النوع الرابع من القسم الثالث، عن الحسن بن سفيان، عن أبي بكر بن أبي بكر بن أبي بكير.

ورجاله رجال الصحيح، إلّا موسى بن جبير، فإنه مدني نزل مصر، وروى عنه جماعة، ولم أر فيه تجريحاً ولا تعديلًا، إلّا ذكر ابن حبان له في الثقات، وإخراج حديثه في صحيحه.

وقال ابنُ حبان بعد تخريجه (۱): الزهرة هذه، امرأة كانت في ذلك الزمان، لا أنها الزهرة التي هي في السماء.

قلت: وهذا مما قاله من عنده، وقد ورد الخبر بخلاف ما زعم، وصرّح فيه بأنها الزهرة الكوكب الذي هو الآن في السماء، وأنّ تلك المرأة مُسخت كوكباً.

فأخرج الطبري من طريق حماد بن زيد، عن خالد الحذاء، عن عمير بن سعيد، قال: سمعت علياً \_ رضي الله عنه \_ يقول: «كانت الزهرة امرأة جميلة من أهل فارس، وإنها خاصمت إلى الملكين هاروت وماروت، فراوداها عن نفسها، فأبت عليما إلّا أن يعلّماها الكلام الذي إذا تُكلّم به يُعْرَج به إلى السماء.

فعلَّماها، فعرجت إلى السماء، فمسخت كوكباً»(٢).

وهذا سند صحيح، وحكمه: أن يكون مرفوعاً؛ لأنه لا مجال للرأي فيه، وما كان علي ـ رضي الله عنه ـ يأخذ عن أهل الكتاب.

وأخرجه عبد بن حميد ـ بسند آخر صحيح إلى عليّ ـ أتم منه، قال: حدثنا يعلى بن عبيد، ثنا إسماعيل بن أبي خالد، عن عمير.

وأخرجه الحاكم من طريق إسماعيل بن أبي خالد به، وقال: صحيح

<sup>(</sup>١) الإحسان ١٤/٦٦.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٢/١،٠٥، وذكره البيهقي في الشعب ١٨٢/١. وانظر الدر المنثور ٩٧/١.

عن عمير بن سعيد<sup>(١)</sup>.

قال: قال عليّ: أرأيتم هذه الزهرة؟ تسميها العجم أناهيذ، وكانت امرأة، وكان المَلكان يهبطان أول النهار يحكمان بين [٢/٢٩] الناس ويصعدان آخر النهار.

فأتتهما، فأراداها على نفسها، كلّ واحد من غير علم صاحبه، ثم اجتمعا فأراداها، فقالت لهما: لا، إلا أن تخبراني بم تهبطان إلى الأرض، وبم تصعدان به [إلى السماء].

فقال أحدهما للآخر: علمها.

فقال: كيف لنا بشدة عذاب الله.

قال: إنا لنرجو سعة رحمة الله.

فعلماها، فتكلّمت به، فطارت إلى السماء، فمسخها الله، فكانت كوكباً».

وقال عبدالرزاق في تفسيره - وأخرجه عبد بن حميد عنه - قال: أنا ابن التيمي - هو: معتمر بن سليمان - عن أبيه، عن أبي عثمان - هو: النهدي - عن ابن عباس، قال: "إنّ المرأة التي فتن بها الملكان مُسخت، فهي هذه الكوكب الحمراء - يعني الزهرة - $^{(7)}$ .

وهذا سند صحيح أخرجه الحاكم من هذا الوجه، وأخرجه الطبري من وجه آخر أتم منه (<sup>(۳)</sup>، وسيأتي ذكره في تفسير [حم، غافر].

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (۱۰۰۸) ۳۰۳/۱ مختصراً. وابن أبي الدنيا في العقوبات، حديث رقم (۲۲۳) ص۱٤۸ ـ ۱٤۹. وأبو الشيخ في العظمة، حديث رقم (۲۹۸) ۱۲۲۳/٤ ـ ۱۲۲۴.

والحاكم في المستدرك ٢٦٥/٢ ـ ٢٦٦.

<sup>(</sup>۳) رواه الطبری ۱/۱۰۰ - ۰۰۲.

وجاء عن ابن عمر - أيضاً - مطولاً، أخرجه ابن أبي حاتم بسند صحيح عن مجاهد، قال: كنت نازلاً على عبدالله بن عمر في سفر، فلما كان ذات ليلة، قال لغلامه: انظر هل طلعت الحمراء، لا مرحباً بها، ولا أهلاً، ولا حياها الله، هي صاحبة الملكين.

قالت الملائكة: رب كيف تدع عصاة بني آدم، وهم يسفكون الدم الحرام، وينتهكون محارمك، ويفسدون في الأرض؟

فقال: إني قد ابتليتهم، فلعلّي إن ابتليتكم بمثل الذي ابتليتهم به فعلتم كالذي يفعلون.

قالوا: لا.

قال: فاختاروا من خياركم اثنين.

فاختاروا هاروت وماروت.

فقال لهما: إني مهبطكما إلى الأرض، وأعهد إليكما: أن لا تشركا بي شيئاً، ولا تزنيا، ولا تخونا.

فأهبطا إلى الأرض، وألقي عليهما الشبق، وأهبطت لهما الزهرة في أحسن صورة امرأة، فتعرضت لهما، فأراداها عن نفسها.

فقالت: إني على دين لا يصلح لأحد أن يأتيني إلّا [١/٣٠] إن كان على مثله.

فقالا: وما ذلك؟

قالت: المجوسية.

قالا: الشرك، هذا شيء لا نقر به.

فسكتت (١) عنهما ما شاء الله، ثم تعرّضت لهما، فأراداها عن نفسها.

فقالت: ما شئتما، غير أنّ لي زوجاً، وأنا أكره أن يطّلع على هذا

<sup>(</sup>١) في تفسير ابن أبي حاتم: فمكثت.

مني فأفتضح، فإن أقررتما بديني، وشرطتما لي أن تصعدا بي إلى السماء، فعلت.

فأقرّاها، وأتياها، ثم صعدا بها، فلما انتهيا بها اختطفت منهما، وقطعت أجنحتهما، فوقعا يبكيان، وفي الأرض نبي يدعو بين الجمعتين، فإذا كان يوم الجمعة أجيب.

فقالا: لو أتينا فلاناً فسألناه أن يطلب لنا التوبة.

فأتياه .

فقال: رحمكما الله، كيف يطلب أهل الأرض لأهل السماء؟

فقالا: إنا قد ابتلينا.

قال: ائتياني يوم الجمعة.

فأتباه .

فقال: ما أجبت فيكما بشيء، ائتياني في الجمعة الثانية.

فأتباه.

فقال: اختارا فقد خيرتما: إن أحببتما معاقبة الدنيا وأنتما في الآخرة على حكم الله، وإن أحببتما عذاب الآخرة.

فقال أحدهما: الدنيا لم يمض منها إلَّا قليل.

وقال الآخر: ويحك إني قد أطعتك في الأمر، فأطعني الآن، إنّ عذاباً يفني ليس كعذاب يبقى.

فقال: إنَّا نخشى أن يعذَّبنا في الآخرة.

فقال: لا، إني لأرجو إن علم الله أنا قد اخترنا عذاب الدنيا مخافة عذاب الآخرة أن لا يجمعهما علينا.

فاختارا عذاب الدنيا، فجعلا في بكرات من حديد، في قليب مملوءة من نار، عاليها وسافلها»(١).

وهذه متابعة قوية لرواية موسى بن جبير، عن نافع، لكنها موقوفة على ابن عمر لم يضفها إلى النبي \_ ﷺ \_.

وجاءت من وجه آخر عن ابن عمر، عن كعب الأحبار موقوفة عليه:

أخرج ابن أبي حاتم ـ أيضاً ـ وعبد بن حميد من طريق الثوري، عن موسى بن عقبة، عن [٢/٣٠] سالم، عن ابن عمر، عن كعب، قال: «ذكرت الملائكة أعمال بني آدم، وما يأتون من الذنوب.

فقيل لهم: اختاروا منكم اثنين.

فاختاروا هاروت وماروت.

فقال لهما: اهبطا إلى الأرض، وإني أُرسل إلى بني آدم رسلًا، وليس بيني وبينكما رسول، لا تُشركا بي شيئاً، ولا تزنيا، ولا تشربا الخمر.

قال كعب: فما أمسيا من يومهما الذي أهبطا فيه، حتى استعملا جميع ما حرم عليهما»(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٠١٤) ٣٠٦/١ ـ ٣٠٨. وانظر الدر المنثور ٩٨/١، وتفسير ابن كثير ١٣٩/١.

قال الحافظ ابن كثير ١٤٠/١: «وهذا إسناد جيد إلى عبدالله بن عمر، وقد تقدّم في رواية ابن جرير من حديث معاوية بن صالح، عن نافع، عنه رفعه، وهذا أثبت وأصح إسناداً، ثم هو والله أعلم من رواية ابن عمر، عن كعب ـ كما تقدم بيانه في رواية سالم، عن أبيه.

وقوله: إن الزهرة نزلت في صورة امرأة حسناء، وكذا في المروي عن علي فيه غرابة جداً» اه.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۱۰۱۳) ۳۰٦/۱. وابن أبي الدنيا في العقوبات، رقم (۲۲٤) ص۱٤٩ ـ ١٥٠. وعبدالرزاق في تفسيره ۳/۱ه ـ ٥٤. والطبرى في تفسيره ۲/۱ه.

قلت: وسند الثوري أقوى من سند زهير، إلّا أنّ رواية كعب مختصرة جداً، فيحتمل أن يكون ابن عمر استظهر برواية كعب، لكونها توافق ما حمله ابن عمر عن النبي ـ على المنذري عن بعض العلماء: أنه رجح الرواية الموقوفة على كعب، على الرواية المرفوعة (١٠).

والذي أقول: لو لم يرد في ذلك غير هاتين الروايتين، لسلمت أن رواية سالم أولى من رواية نافع، لكن جاء ذلك من عدة طرق عن ابن عمر، ثم من عدة طرق عن الصحابة، ومجموع ذلك يقضي بأن للقضية أصلًا أصيلًا، والله أعلم.

وقد جاء عن ابن عباس موقوفاً عليه \_ بسند حسن \_، أخرجه ابن أبي حاتم من طريق الربيع بن أنس، عن قيس بن عباد، عن ابن عباس، قال: لما وقع الناسُ بعد آدم فيما وقعوا فيه: من المعاصي، والكفر بالله، قالت الملائكة في السماء: يا رب هذا العالمُ \_ الذين إنما خلقتهم لعبادتك وطاعتك \_ قد وقعوا في الكفر، وقتل النفس، وأكل الحرام، والزنا، والسرقة، وغير ذلك.

وجعلوا يدعُون عليهم، ولا يَعذرونهم.

فقيل لهم: إنهم في غَيْب.

فلم يَعذروهم.

فقيل لهم: اختاروا منكم ملكين من أفضلكم آمرهما وأنهاهما.

فاختاروا هاروت وماروت [١/٣١] فأهبطا إلى الأرض، وجُعل لهما

<sup>=</sup> والبيهقي في الشعب ١٨١/١.

وانظر الدر المنثور ٩٨/١، وتفسير ابن كثير ١٣٨/١.

<sup>(</sup>١) ومن الذين رجحوا رواية الوقف: البيهقي، وابن كثير، والبزار، وأبو حاتم كما سبق نقل كلامهم.

شهواتُ بني آدم، وأمرهما الله أن يعبداه ولا يشركا به شيئاً، ونهاهما عن قتل النفس الحرام، وأكل المال الحرام، وعن الزنا، والسرقة، وشرب الخمر.

فلبثا في الأرض زماناً يحكمان بين الناس بالحق، وذلك في زمان إدريس، وفي ذلك الزمان امرأة حسنها في النساء كحسن الزهرة في سائر الكواكب، وأنهما أتيا عليها فخضعا لها بالقول، وأراداها على نفسها، فأبت إلّا أن يكونا على أمرها وعلى دينها.

فسألاها عن دينها.

فأخرجت لهما صنماً، فقالت: هذا أعبدُه.

فقالا: لا حاجة لنا في عبادة هذا.

فذهبا، فغَبَرا ما شاء الله، ثم أتيا عليها، فراوداها عن نفسها.

ففعلت مثل ذلك، فذهبا، ثم أتيا عليها، فأراداها على نفسها.

فلما رأت أنهما قد أبيا أن يعبدا الصنم، قالت لهما: فاختارا إحدى الخلال الثلاث:

إما أن تعبدا هذا الصنم.

وإما أن تقتلا هذه النفس.

وإما أن تشربا هذه الخمر.

فقالاً: كلّ هذا لا ينبغي، وأهونُ هذا شربُ الخمر.

فشربا الخمر، فأخذت فيهما، فواقعا المرأة فخشيا أن تخبر الإنسان عنهما، فقتلاه.

فلما ذهب عنهما السكر، وعلما ما وقعا فيه من الخطيئة، أرادا الصعود إلى السماء، فلم يستطيعا، وحيل بينهما وبين ذلك، وكشف الغطاء فيما بينهما وبين أهل السماء، فنظرت الملائكة إلى ما وقعا فيه من الخطيئة، فعجبوا كلّ العجب، وعَرَفوا أن من كان في غَيْبٍ فهو أقل خشية، فجعلوا بعد ذلك يستغفرون لمن في الأرض.

فقيل لهما: اختارا عذاب الدنيا أو عذابَ الآخرة.

فقالا: أما عذاب الدنيا فإنه يذهبُ ينقطع، وأما عذابُ الآخرة فلا انقطاع له.

فاختارا عذاب الدنيا، فجُعلا ببابل [٢/٣١] فهما يعذبان»(١).

وأخرجه الطبري من وجه آخر عن ابن عباس، وسنده صحيح إلى قتادة، قال: حدثنا أبو سعيد العدوي<sup>(۲)</sup> ـ في جنازة يونس أبي غلاب ـ، عن ابن عباس، قال: "إنّ الله أفرج السماء لملائكته، ينظرون أعمال بني آدم» فذكر نحو القصة، وقال في روايته: "أما إنكم لو كنتم مكانهم، لعملتم مثل أعمالهم.

قالوا: سبحانك، ما كان ينبغي لنا» وقال فيها: «فأهبطا إلى الأرض، وأُحل لهما ما فيها».

ولم يذكر: «وذلك في زمان إدريس».

وقال فيها: «فما أشهراً (٣)، حتى عرض لهما بامرأة قد قُسم لها نصف الحُسن، يقال لها: بيزخت، فلما رأياها أسرًا بها».

وقال فيها: «ودخل عليهما سائل، فقتلاه» وزاد: «فقالت الملائكة: سبحانك، أنت كنت أعلم».

وقال فيها: «فأوحى الله إلى سليمان بن داود: أن يخيرهما».

وقال في آخرها: «فكبلا من أكعبهما إلى أعناقهما بمثل أعناق البخت،

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۱۰۱۲) ۳۰۹-۳۰۹ مطولًا. و(۱۰۱۷) ۳۰۹/ ۳۰۹ مطولًا. و(۱۰۱۷) ۱٤٣/۱ مختصراً، والسمرقندي في بحر العلوم ۱٤٣/۱، وابن المنذر، والحاكم، والبيهقي في الشعب، كما في الدر المنثور ۹۸/۱ ـ ۹۹. وانظر تفسير ابن كثير ۱٤٠/۱.

<sup>(</sup>۲) لعله: حميد بن هلال العدوي، أبو نصر. انظر تهذيب الكمال ۱۹۶۹، والجرح  $(\Upsilon)$  لعله: حميد بن هلال العدوي، أبو نصر.  $(\Upsilon)$  وتهذيب التهذيب  $(\Upsilon)$  -  $(\Upsilon)$ 

<sup>(</sup>٣) في الطبري: فما استمرا.

وجعلا ببابل<sup>(١)</sup>.

وله طريق أخرى - بسند جيد - إلى يزيد الفارسيّ، عن ابن عباس، قال: "إنّ أهل سماء الدنيا أشرفوا على أهل الأرض، فرأوهم» فذكر نحوه (٢).

وفيه: «اختاروا ثلاثة على أن يَهبطوا إلى الأرض، ويحكموا بينهم، وجعلت فيهم شهوة الآدميين، فاستقال منهم واحد، فأقيل، وأهبط اثنان، فأتتهما امرأة يقال لها: مناهيد، فهوياها جميعاً» فذكر القصة، وفي آخرها: «وقالت لهما: أخبراني بالكلمة التي إذا قلتماها، طرتما.

فأخبراها، فطارت، فمسخت حمرة، وهي هذه الزهرة.

وأرسل إليهما سليمان بن داود، فخيّرهما».

وفي آخره: «فهما مُناطان بين السماء والأرض».

وأخرجه ابن أبي حاتم، وجاء من وجه آخر مقتصراً على آخر القصة، وسنده على شرط الصحيح إن كان التابعيُّ حَمله عن ابن عباس<sup>(٣)</sup>.

قال عبدالرزاق: أنا معمر [١/٣٢] عن الزّهري، عن عُبيدالله بن عبدالله بن عبدالله: «إنّ هاروت وماروت كانا ملكين، فأهبطا ليحكما بين الناس، وذلك أنّ الملائكة نفروا من حكام بني آدم، فتحاكمت إليهما امرأة لها، ثم ذهبا يصعدان فحيل بينهما وبين ذلك، فخيرا بين عذاب الدنيا وعذاب الآخرة، فاختارا عذاب الدنيا<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ١/١٠٥.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٠١٥) ٣٠٨/١ ـ٣٠٩. وذكره ابن كثير في تفسيره ١٤٠/١ ثم قال: «وهذا السياق فيه زيادة كثيرة وإغراب ونكارة. والله أعلم بالصواب» اه.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم (١٠١٧) ٣٠٩/١ مقتصراً على آخره وقد سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٧/١ه. وعزاه في الدر المنثور ٩٩/١ لابن جرير، وعبد بن حميد، وابن المنذر.

وانظر تفسير ابن كثير ١٤٠/١ ـ ١٤١.

تنبيه: طعن في هذه القصة من أصلها بعض أهل العلم ممن تقدم، وكثير من المتأخرين، وليس العجب من المتكلّم والفقيه، إنما العجب ممن ينتسب إلى الحديث، كيف يطلق على خبر ورد بهذه الأسانيد القوية مع كثرة طرقها، وتباين أسانيدها ـ أنه باطل، أو نحو ذلك من العبارة، مع دعواهم تقوية أحاديث غريبة، أو واردة من أوجه، لكنها واهية، واحتجاجهم بها، والعمل بمقتضاها.

وقد لخص الثعلبي، ثم ابن ظفر، ثم القرطبي، هذه القصة من بعض ما ذكرته، ومن رواية الكلبي وغيره من المفسرين.

وذكروا في القصة زيادات، منها: «أنّ الذين أنكروا أعمال بني آدم، هم الثلاثة الذين اختاروهم».

ومنها: عن عطاء، بلغني: «أنّ هاروت وماروت، قالا: يا ربنا، إنك لتُعْصَى في الأرض، فأهبطهما إلى الأرض».

ومنها: «أنّ الثالث الذي استقال يسمى عزازيل، وأنه أقام أربعين سنة مطأطئاً رأسه استحياء من ربه، وأنه عندما ركبت فيه الشهوة أحس بالبلاء فلذلك استقال».

ومنها: «لو كنتم مكانهم لعملتم شراً من أعمالهم».

ومنها قول كعب: «ما مرّ بهما شهرٌ حتى فُتنا بالمرأة».

ومنها: «أنّ أحدهما قال للآخر: هل لك أن تقضى على زوجها؟

قال: أما تعلم ما عند الله من العقوبة؟

قِال: بلى، ولكن أما تعلم ما عنده من الرحمة لمن تاب؟ [٢/٣٢]. فسألاها نفسها.

فقالت: لا، إلَّا أن تقتلاه، فأفرغ لكما.

فقتلاه، وسألاها نفسها.

فقالت: لا، إلَّا أن تعبدا معي الصنم.

فتقاولا، ثم صليا، فتقاولا كالأول».

ومنها: «فجعل الملائكة يعذرون أهل الأرض».

ومنها: «أنهما لما ندما، انطلقا إلى إدريس.

وقيل: إلى سليمان.

وقيل: إلى بعض علماء العصر».

وأما مَن أنكرها، فجماعةٌ منهم القاضي أبو بكر بن العربي في أحكام القرآن (١)، فقال: «وقد روى المفسرون عن نافع، قال: قال لي ابن عمر: أطلعت الحمراء؟

قلت: نعم، وذكر أنه لعنها.

فقلت: سبحان الله، نجم مُسخّر مطيع تلعنه؟

قال: ما قلت إلّا ما سمعت من رسول الله \_ ﷺ -: "إنّ الملائكة عجبت من معاصي بني آدم في الأرض "(٢) فذكر القصة، ولخص بعض ما ورد في ذلك، ثم قال: وإنما سقت هذا الخبر لأنّ العلماء رَووه، ودَوَّنوه، فخشينا أن يقع لمن يضل به.

وتحقيق القول فيه: أنه (٣) لم يصح سنده، ولكنه جائزٌ في العقل لو صح النقل، ولا يمتنع أن تقع المعصية من الملك، ويوجد منهم خلاف ما كلّفوه، ويخلق فيهم الشهوات، فإنه لا ينكر ذلك إلّا جاهل لا يدري الجائز من المستحيل، أو مَنْ شمّ ورد الفلاسفة القائلين: بأنّ الملك روحاني بسيط لا تركيب فيه، وشهوة الطعام والمسرات والجماع لا تكون إلا في مركب.

وهذا تحكم؛ لأنهم أخبروا عن كيفية لم يروها، ولا نقلت إليهم، ولا دلَّ العقل عليه، وجواز تركيب البسيط إنما هو بطريق العادة.

<sup>(</sup>۱) أحكام القرآن ۲۹/۱ ـ ۳۰.

<sup>(</sup>٢) ورواه الحاكم ـ أيضاً ـ ٢٠٧/٤ ـ ٢٠٨ وقد سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) في المخطوطة: أن. وفي هامش المخطوطة: لعله: أنه.

وأمّا ما أخبر الله به عنهم: أنهم يسبّحون الليل والنهار لا يفترون، وأنهم يفعلون ما يؤمرون، فهو خبر صدق وحقّ، لكنه إخبار عن حالهم» إلى آخر كلامه [١/٣٣].

فَجَوْزُ وقوع ذلك، ودفع صحة النقل بوقوعه، وهو محجوجٌ بما قَدَّمته. وقد تلقاه عنه القرطبي المُفَسِّر، فقال بعد أن أشار إلى القصة باختصار ما نصه (۱): وهذا كله ضعيف، وبعيد على ابن عمر.

وممن أنكر صحة ذلك أبو محمد بن عطية في تفسيره (٢)، فقال: «روي عن علي، وابن مسعود، وابن عباس، وابن عمر، وكعب الأحبار، والسدّي، والكلبي، ما معناه» فذكر القصة ملخصة، ثم قال: «وهذا كلّه ضعيف، وبعيد عن ابن عمر وغيره، لا يصح منه شيء، فإنه قول تدفعه الأصول في المنقول، وأما العقل فلا ينكر ذلك، إذ في قدرة الله تعالى كل موهوم، لكن وقوع هذا الجائز لا يُدرك إلّا بالسمع، ولم يصح» انتهى.

ومنهم أبو محمد بن حزم، فقال في كتاب «الملل والنحل» بعد أن قرر عصمة الأنبياء، واستدل بالآيات الواردة في ذلك، وأطنب في التمسك بظاهرها وعمومها، ثم ختم بأن قال (٣): «وهذا يُبطل ظنَّ مَن قال: إنّ هاروت وماروت كانا ملكين فعصيا بالزنا، وشرب الخمر، وقتل النفس».

ثم أخذ يتأول القصة التي في الآية، قال: «ولم يقل الله: إنهما كَفَرا، ولا عَصَيا، وإنما جاء ذلك في خرافة موضوعة لا تصح من طريق الإسناد أصلًا، ولا هي مع ذلك عن رسول الله \_ عَلَيْهُ \_ بل هي موقوفة على من دونه، فسقط التعلق بها».

إلى أن قال: «نسبوا إلى الله ما لم يأت به أثر يشتغل به، وإنما هو كذبٌ مفترى: أنّ الله أنزل إلى الأرض ملكين، وهما هاروت وماروت،

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٧/٢٥.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز ١٨٧/١.

<sup>(</sup>٣) الفصل في الملل والأهواء ٣٢/٤ ـ ٣٣.

وأنهما عصيا بشرب الخمر، والحكم بالباطل، وقتل النفس المحرمة، والزنا، وتعليم الزانية اسمَ اللهِ الأعظم فطارت به إلى السماء، فمسخت [٢/٣٣] كوكباً \_ وهي الزهرة \_ وأنهما عذبا في نار ببابل».

قال: «وأعلى ما في هذا الباب خبر رويناه من طريق عمير بن سعيد ـ وهو مجهول ـ يقال له مرة: النخعي، ومرة: الحنفي، ما يعلم له رواية إلّا هذه الكذبة، وليست مرفوعة، بل وقفها على علىّ.

وكذبة أخرى في أنّ حدّ الخمر لم يسنّه النبي ﷺ انتهى.

وكلامه في هذا الفصل ينبىء عن قصوره في النقل: فإنّ عمير بن سعيد وثقه يحيى بن معين، ومحمد بن سعد.

وحديثه فيما يتعلق بحد الخمر أخرجه البخاري في صحيحه (۱)، ولا نعرف أحداً قدح في سنده قبله، ولا جرح عمير بن سعيد، ولا قال: إنه مجهول.

وقد قال شعبة، عن الحكم، قال: عمير بن سعيد ـ وحسبك به ـ. وذكر البخاري في تاريخه (۲): أنه كان بالكوفة لما كان المغيرة بن

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الحدود، باب (٤) الضرب بالجريد والنعال، حديث رقم (٦٧/٨) ٦٦/١٢.

ومسلم في كتاب الحدود، باب (٨) تأخير الحد عن النفساء، حديث رقم (١٧٠٧م) /١٣٣٧.

وأبو داود في كتاب الحدود، باب (٣٦) إذا تتابع في شرب الخمر، حديث رقم 179/٤ (٤٤٨٦).

والنسائي في كتاب الحد في الخمر من سننه الكبرى، باب (١) حد الخمر، حديث رقم (٣٧٥) ٣٤٩/٣ (٥٢٧١).

وابن ماجه في كتاب الحدود، باب (١٦) حد السكران، حديث رقم (٢٧٠٨) بتحقيقي. وأحمد في المسند ١٢٥/١ ـ ١٣٠.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٣٣٦) ٢٨١/١.

<sup>(</sup>٢) البخاري في التاريخ الكبير ٣/٢/٢٥ ـ ٥٣٣.

شعبة أميرَها، في زمن عمر رضي الله عنه.

وأما قوله: إنه ليس له إلّا هذين الأثرين، فحصر مردود؛ لأنّ له رواية عن أبي موسى، وعبدالله بن مسعود، وسعد بن أبي وقاص، والحسن بن علي، وغيرهم من الصحابة.

وعن علقمة، ومسروق، وغيرهما من التابعين.

وحدّث عنه خلقٌ من التابعين.

فسقط كلامه، وقد تلقّاه منه بالقبول شيخ شيوخنا أثير الدين أبو حيان، وسأذكر كلامَه بعد.

وممن صَرَّح بنفي ورود حديث مرفوع في هذه القصة، القاضي عياض في الشفا، فقال ما نصه ـ بعد أن حكى الخلاف في عصمة الأنبياء، هل هي عامة في الجميع، أو في المرسلين فقط، وفيمن عداهم خلاف ـ قال (١): «فمما احتج به من [لم] يوجب عصمة جميعهم، قصة هاروت وما ذكر فيها أهل الأخبار ونقلة التفسير، وما يروى عن عليّ وابن عباس في خبرهما [١/٣٤] وابتلائهما.

فاعلم أنّ هذه الأخبار لم يرو منها شيء - لا سقيم ولا صحيح - عن رسول الله - على وليس هو شيئاً يؤخذ بقياس، والذي منه في القرآن اختلف المفسرون في معناه، وقد أنكر ما قال بعضهم فيه كثير من السلف، وهذه الأخبار من كذب اليهود وافترائهم».

قلتُ: وهذا من غريب ما وقع لهذا الإمام المشتهر بالحديث، المعدود في حفاظه، المصنف في شرحه.

كيف يجزم بما نفاه من ورود خبر مرفوع في هذه القصة؟!

وكيف يجزم بأنّ الذي ورد من ذلك، إنما هو من افتراء اليهود؟!

<sup>(</sup>١) الشفا ٢/ ١٧٥. وما بين القوسين زيادة منه.

مع أنّ علياً، وابن عباس، وابن عمر، وغيرهم، ثبت عنهم الإنكار على من سأل اليهود عن شيء من الأمور، وكثرة الأخبار الواردة في هذه القصة!

وقال أبو حيان في تفسيره الكبير الذي سمّاه البحر (١): «وقد ذكر المفسرون ـ في قراءة من قرأ الملككين ـ بفتح اللام ـ قصصاً كثيرة تتضمّن أنّ الملائكة تعجبت من بني آدم».

فذكر القصة ملخصة، إلى أن قال: «وكلّ هذا لا يصح منه شيء، والملائكة معصومون لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، ولا يصح أنّ رسول الله \_ ﷺ \_ كان يلعن الزهرة، ولا ابن عمر» انتهى.

وليعتبر الناظر في كلام هؤلاء، والعجب ممن ينتمي منهم إلى الحديث، ويَدَّعي التقدم في معرفة المنقول، ويُسمى عند كثير من الناس بالحافظ، كيف يقدم على هذا النفي، ويجزم به، مع وجوده في تصانيف من ذكرنا من الأثمة بالأسانيد القوية، والطرق الكثيرة؟! والله المستعان.

وأقول: في طرق هذه القصة: القوي، والضعيف، ولا سبيل إلى رد الجميع، فإنه [٢/٣٤] ينادى على مَنْ أطلقه بقلّة الاطلاع، والإقدام على ردّ ما لا يعلمه.

لكن الأولى أن ينظر إلى ما اختلفت فيه بالزيادة والنقص، فيؤخذ بما اجتمعت عليه، ويؤخذ من المختلف بما قوي، ويطرح ما ضعف، أو ما اضطرب، فإنّ الاضطراب إذا بعد به الجمع بين المختلف، ولم يترجح شيء منه، أُلحق بالضعيف المردود ـ والله المستعان.

- قول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ وَامَنُواْ لَا تَقُولُواْ رَعِنَا ﴾ الآية [البقرة: ١٠٤]

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٣٢٩/١.

قال ابن عباس - في رواية عطاء -: "إنّ العرب كانوا يتكلمون" بها، فلما سمعهم اليهود يقولونها للنبي - عَلَيْ - أعجبهم ذلك - كان "راعنا" في كلام اليهود للسبّ القبيح - فقالوا: إنا نسبّ محمداً سراً، فالآن أعلنوا بسبّ محمد؛ لأنه من كلامهم. فكانوا يأتون نبي الله - عَلَيْ - فيقولون: يا محمد راعنا، ويضحكون. ففطن لها رجل من الأنصار - وهو سعد بن عبادة - وكان عارفاً بلغة اليهود، فقال: يا أعداء الله، عليكم لعنة الله، والذي نفس محمد بيده، لئن سمعتها من رجل منكم لأضربنّ عنقه.

فقالوا: ألستم تقولونها له؟

فَأْنُولُ الله تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَقُولُواْ رَعِنَا وَقُولُواْ اللَّهِ. انتهى ما نقله الواحدي (٢).

فأوهم بقوله: «في رواية عطاء» أنّ السند إلى عطاء بذلك قوي، وليس كذلك، وإنما هذا السياق من تفسير عبدالغني بن سعيد الثقفي بإسناده الماضي في المقدمة.

والثابت عن عطاء ما أخرجه ابن أبي حاتم، عن الأشج، عن أبي معاوية، عن عبدالملك بن أبي سليمان، عن عطاء: ﴿لَا تَقُولُواْ رَعِنَ ﴾ قال: كانت لغة تقولها الأنصار، فنهى الله عنها، فقال: ﴿لَا تَقُولُواْ رَعِنَ ﴾ الآية "(").

وقال عبدالرزاق [١/٣٥]: أنا معمر، عن قتادة والكلبي، في هذه الآية قالا: «كانوا يقولون: «راعنا سمعك» وكانت اليهود يأتون، فيقولون مثل ذلك \_ يستهزئون \_ فنزلت»(٤).

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: يعلمون. والمثبت من أسباب النزول ص٣٣.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول للواحدي ص٣٣ ـ ٣٤ وراجع ما بعده.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٠٤٦) ٣١٨/١، والطبري في تفسيره ١٦٢١، والنحاس في الناسخ والمنسوخ ص٢٦.

وانظر تفسير أبن كثير ١٤٩/١، والدر المنثور ١٠٤/١، وفتح الباري ١٦٢/٨ وسنده حسن.

<sup>(</sup>٤) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٢/١٥ ـ ٥٥، والطبري في تفسيره ١٥١٥. وانظر تفسير ابن كثير ١٤٩/١، وابن أبي حاتم ٣١٧/١، والوسيط ١٨٦/١ ـ ١٨٧.

وأخرجه عبد بن حميد من وجه آخر عن قتادة؛ «كانت اليهود تقول «راعنا» استهزاء، فكرهه الله للمؤمنين».

وأخرج ابن أبي حاتم من طريق أبي صخر حميد بن زياد: «كان رسول الله - عَلَيْهُ - إذا ولّى ناداه مَن كانت له حاجة من الناس: أرعنا سمعك.

فأعظم الله رسوله: أن يقال له ذلك الله (١).

ومن طريق عباد بن منصور، عن الحسن: «الراعنُ من القول: السُّخْرى منه.

نهاهم الله أن يسخروا من قول نبيّه، وما يدعوهم إليه من الإسلام»(٢). قال ابن ظفر: «قرأ ابن مسعود: «راعونا» وهي أشبه بلغتهم»(٣). ونسب ما ذكر قبل عن سعد بن عبادة لسعد بن معاذ(٤).

وكذا ذكره القرطبي (٥)، ووافق مقاتل في «تفسيره» على أنه سعد بن عبادة.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠٤٩) ٣١٩/١، وابن المنذر، كما في الدر المنثور ١٠٤/١ وهو مرسل. وانظر تفسير ابن كثير ١٠٤٩/١.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم (۱۰٤۸) ۳۱۸/۱ وانظر تفسير ابن كثير ۱٤٩/۱، وفتح الباري /١٦٢ ، ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٤٤ ـ ٤٥. ولفظة (إليه) من الهامش.

<sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري ١٦٢/٨ حيث قال: «وفي قراءة أبيّ بن كعب: لا تقولوا راعونا: وهي بلفظ الجمع، وكذا في مصحف ابن مسعود. وفيه أيضاً: أرعونا. وقرأ الجمهور (راعنا) بغير تنوين على أنه فعل أمر من المراعاة» اهـ.

وانظر إتحاف فضلاء البشر ٤١١/١، وتفسير الطبري ١٨/١، وزاد المسير ١٢٦/١، ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٤٥٠.

<sup>(</sup>٤) فقد روى أبو نعيم في الدلائل ـ بسند ضعيف جداً ـ عن ابن عباس قال: (راعنا) بلسان اليهود: السب القبيح، فسمع سعد بن معاذ ناساً من اليهود خاطبوا بها النبي ـ على فقال: "لئن سمعتها من أحد منكم لأضربن عنقه" انظر فتح الباري ١٦٣/٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي ٢/٣٥، وكذا الواحدي في الوسيط ١٨٦/١، والخازن في تفسيره ٢٧/١.

وذكر الثعلبي أنّ معنى «راعنا» بلغة اليهود: أسمعنا لا سمعت.

وأخرج ابن أبي حاتم من طريق أسباط، عن السدي: «أنّ رجلًا من اليهود كان يدعى رفاعة بن زيد، كان يأتي النبي - رَبِيَا الله عنى سمعك. قال: أرعنى سمعك.

ثم تقدم إلى المؤمنين فقال: ﴿لَا تَعُولُوا كَعِنَا ﴾(١).

\_ قوله تعالى: ﴿مَا يَوَدُّ الَّذِينِ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَبِ وَلَا الْمُشْرِكِينَ أَن يُخَرِّ مِن خَيْرِ مِن زَيِّكُمُّ ﴾ الآية [البقرة: ١٠٥]

قال الواحدي (٢): كان المسلمون إذا قالوا لحلفائهم: آمنوا بمحمد، قالوا: ما هذا الدين الذي يدعوننا بخير من الدين الذي نحن فيه، ولوددنا لو كان خيراً.

فأنزل الله هذه الآية تكذيباً لهم.

قلت: سبقه الثعلبي، ولم ينسبه لمقاتل (٣).

وعَبَّر عنه ابنُ ظفر، والجعبري [٧/٣٥] بقيل، ثم قال ابن ظفر: الخير هنا القرآن، كان ينزل بما يقصم به الكفار من البشرى للمؤمنين، والوعيد للكفار، فيزداد المؤمنون به في جهادهم (٤).

\_ قوله تعالى: ﴿ مَا نَسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا ﴾ الآية [البقرة: ١٠٦]

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۱۰۵٦) ۳۲۰/۱، والطبري في تفسيره ١٦/١٥. وانظر فتح الباري ١٦٣/٨، وتفسير ابن كثير ١٤٩/١، والدر المنثور ١٠٤/١ معزواً إلى ابن المنذر أيضاً، والبحر المحيط ٣٣٨/١.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول للواحدي ص٣٤. وانظر معالم التنزيل ١٠٣/١، وتفسير الخازن ١٨٨١.

<sup>(</sup>٣) عزاه في بحر العلوم ١٤٥/١ لمقاتل.

<sup>(</sup>٤) اختلف العلماء في المراد بالخير: فقال بعضهم: النبوة والإسلام. وقال أبو سليمان الدمشقى: أراد بالخير: العلم والفقه والحكمة.

انظر زاد المسير ١٢٦/١ ـ ١٢٧، ومعالم التنزيل ١٠٣/١، وتفسير ابن كثير ١٤٩/١، وتفسير الخازن ٦٧/١.

قال الواحدي (١): «قال المفسرون: إنّ المشركين قالوا: أَلَا ترون إلى محمد؟ يأمر أصحابه بأمر ثم ينهاهم عنه ويأمرهم بخلافه.

فيقول اليوم قولًا ثم يرجع عنه غداً، ما هذا القرآن إلّا كلام محمد، يقوله من تلقاء نفسه، وهو كلام ينقض بعضه بعضاً.

فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِذَا بَدَلْنَا ءَايَةً مَكَانَ ءَايَةٍ وَٱللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُرَلِّفُ أَعْلَمُ بِمَا يُرَلِّفُ وَاللّهُ أَنْتَ مُفَكَّمٍ ﴾ [النحل: ١٠٠] وأنزل أيضاً: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا ﴾ الآية [النحل: ١٠١].

قلت: وهذا ـ أيضاً ـ تبع فيه الثعلبي، فإنه أورده هكذا، وتبعهما الزمخشري<sup>(۲)</sup> فلخصه، فذكر أنهم طعنوا في النسخ، وكذلك القرطبي<sup>(۳)</sup> وزاد: أنهم أنكروا شأن القبلة وغيره المنسوخ<sup>(3)</sup>.

ووجدت في المنقول عن السلف، ما أخرجه عبد بن حميد، قال: «كانت الآية تنسخ الآية، وكان نبي الله \_ ﷺ \_ يقرأ الآية من المنسوخ ثم ترفع، فَيُنْسها اللهُ تعالى نبيّه.

قلت: وقد أورد الثعلبي في آخر كلامه هنا حديثاً يُستأنس به في سبب النزول، وهو ما أخرجه أبو عبيد من طريق الليث، عن عقيل ويونس، عن البن شهاب، قال: أخبرنا أبو أمامة بن سهل بن حنيف - في مجلس

<sup>(</sup>۱) أسباب النزول ص٣٤. وانظر تفسير البغوي ١٠٣/١، والبحر المحيط ٣٤١/١، والوسيط ١٨٧/١، والكشاف ٣٠٣/١.

<sup>(</sup>۲) الكشاف ۳۰۳/۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٦١/٢.

<sup>(</sup>٤) في هامش المخطوطة: ما نقل عن القرطبي بالمعنى فيه نظر.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره ٧٢٢/١، وأبو داود في ناسخه، وعبد بن حميد، عن قتادة، كما في الدر المنثور ١٠٠٥١.

سعيد بن المسيب - أنّ رجلًا كانت معه سورة، فقام يقرأها من الليل، فلم يقدر عليها، وقام آخرٌ يقرأها، فلم يقدر عليها.

فأصبحوا، فأتوا النبي - عَلَيْ - فقال بعضهم: قمتُ البارحة [١/٣٦] فذكر حاله.

فقال الآخر: ما جئت إلّا لذلك.

فقال آخر: وأنا يا رسول الله.

فقال رسول الله \_ ﷺ \_: «إنها نُسخت البارحة»(١).

قلت: ولعل قتادة أخذ ما قال من هذا الخبر، وليس في الخبر تعيين الآية الناسخة صريحاً، بل ما يوميء إلى ذلك، والعلم عند الله تعالى.

- قـولـه تـعـالـى: ﴿أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْتَلُواْ رَسُولَكُمْ كُمَا سُبِلَ مُوسَىٰ مِن فَرَلُكُمُ الآية [البقرة: ١٠٨]

قال الواحدي (٢): قال ابنُ عباس: نزلت في عبدالله بن أبي أمية ورهط

<sup>(</sup>۱) رواه أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، حديث رقم (۱۷) ۱۹ ـ ۱۰. والطحاوي في شرح المشكل، حديث رقم (۲۰۳۲ ـ ۲۰۳۰) ۲۷۷ ـ ۲۷۳. والبيهقي في الدلائل ۱۵۷/۷.

وابن الجوزي في نواسخ القرآن ص٣٣ ـ ٣٤.

وأبو داود في ناسخه، وابن المنذر، وابن الأنباري في المصاحف، وأبو ذر الهروي في فضائله، كما في الدر المنثور ١٠٠/١.

قال الطحاوي: «هكذا حدثنا يونس بهذا الحديث فلم يتجاوز به أبا أمامة، وأصحاب الحديث يدخلون هذا في المسند؛ لأن أبا أمامة ممن ولد في عهد النبي - على المسند؛ لأن أبا أمامة ممن ولد في عهد النبي - على المسند؛ أهله: إن رسول الله - على الله على المامة أسعد، باسم أبى أمامة أسعد بن زرارة.

وقد روى هذا الحديث شعيب بن أبي حمزة، عن الزهري، فأدخل بين رسول الله ـ ﷺ \_ وبين أمامة رهطاً من الأنصار من أصحاب النبي ـ ﷺ \_ اه.

ثم رواه بسنده. وانظر تفسير ابن كثير ١٥٠/١.

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول للواحدي ص٣٤ .ورواه ابن أبي حاتم (١٠٨٢) ٣٢٨/١ عن مجاهد. والطبري في تفسيره ١/ ٥٣٠ عن مجاهد. وانظر تفسير مجاهد ٨٥/١ = ٨٦، =

من قريش، قالوا: يا محمد، اجعل لنا الصفا ذهباً، ووسّع لنا أرض مكة، وفَجّر الأنهارَ خلالها تفجيراً، نؤمن بك.

فأنزل الله هذه الآية.

قولٌ آخر: قال المفسرون<sup>(۱)</sup>: "إن اليهود وغيرهم من المشركين تمنّعوا على رسول الله \_ ﷺ -، فمن قائل يقول: ائتنا بكتاب من السماء، كما أتى موسى بالتوراة. ومن قائل يقول: \_ وهو عبدالله بن أبي أمية المخزومي \_ ائتنا بكتاب من السماء فيه: من رب العالمين، إلى ابن أبي أمية.

أعلم أنني قد أرسلت محمداً إلى الناس.

ومن قائل يقول: لن نؤمن بك، أو تأتي بالله والملائكة قبيلًا.

فأنزل الله تعالى هذه الآية».

قلتُ: أما الأول، فذكره الثعلبي، وأصله من تفسير الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس.

فإني وجدته عن ابن عباس بسند جيد، لكنه مغاير لها.

أخرجه ابن أبي حاتم من طريق محمد بن إسحاق، عن محمد بن أبي محمد، عن عكرمة أو سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: قال رافع بن حريملة ووهب بن زيد لرسول الله \_ عليه التماء تقرأه، وفجر لنا أنهاراً، نتبعك ونصدقك.

فأنزل الله تعالى: ﴿ أَمْ نُرِيدُونَ أَنْ تَسْعَلُوا رَسُولَكُمْ ﴾ الآية "(٢).

<sup>=</sup> والبحر المحيط ٣٤٥/١ - ٣٤٦، وأسباب النزول للسيوطي ص٢٢، وتفسير ابن كثير /١٢٨١، والدر المنثور ١٠٧/١، وزاد المسير ١٢٨٨١.

<sup>(</sup>۱) أسباب النزول للواحدي ص٣٤ ـ ٣٥. وانظر الوسيط ١٩٠/١ ـ ١٩١، ومعالم التنزيل ١٠٤/١ ـ ١٠٥، والبحر المحيط ٣٤٥/١ ـ ٣٤٦.

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۱۱۱۰) ۳۳۸/۱ ـ ۳۳۹.
 والطبري في تفسيره ۲۰/۱۰.

وقد قال الثعلبي عقب [٢/٣٦] الأول: قال مجاهد: «لما قالت قريش هذا لرسول الله \_ ﷺ -، قال: «نعم، وهو لكم كالمائدة لبني إسرائيل إن لم تؤمنوا» فأبوا، ورجعوا»(١).

قال: الصحيح أنها نزلت في اليهود حين قالوا: يا محمد ائتنا بكتابٍ من السماء جملة، كما أتى موسى بالتوراة.

قال الثعلبي: ويصدق هذا القول، أنّ هذه السورة مدنية، وقد قال تعالى: ﴿ يَسْتَلُكَ أَهُلُ الْكِنْكِ أَن تُنَزِّلُ عَلَيْهِمْ كِنْبُا مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَىٰ آكُبُر مِن ذَلِكَ فَقَالُوٓا أَرِنَا ٱللّهَ جَهْرَهُ ﴾ [النساء: ١٥٣] انتهى.

وفيما حاوله نظرٌ، فإن أثر مجاهد المذكور صريح في أن السائل في ذلك هم قريش.

كذا أخرجه الفريابي، والطبري، وابن أبي حاتم، صحيحاً إليه، قال: «سألت قريش محمداً أن يجعل لهم الصفا ذهباً.

فقال: نعم، وهو لكم كالمائدة لبني إسرائيل.

فأبوا، ورجعوا<sup>»(۲)</sup>.

لكن لم يقل: إنّ هذه الآية نزلت في ذلك.

وأما ما نقله الواحدي عن المفسرين، فأوما به إلى الجمع بين ما نقله الثعلبي عن ابن عباس ثم عن مجاهد.

<sup>=</sup> وانظر لباب النقول ص77، والبحر المحيط 780 – 787، وسيرة ابن هشام 7/17، والدر المنثور 100/1.

<sup>(</sup>۱) رواه مجاهد. انظر تفسيره ۸۰/۱ - ۸۹، والطبري في تفسيره ۵۳۰/۱، وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۱۰۸۲) ۳۲۸/۱.

وانظر تفسير ابن كثير ١٠٢/١، وزاد المسير ١٢٨/١، والدر المنثور ١٠٧/١، ومعالم التنزيل ١٠٤/١ \_ ١٠٤٠، والوسيط ١٩٠/١ \_ ١٩١، والبحر المحيط ٣٤٥/١ \_ ٣٤٦، وبحر العلوم ١٤٨/١، وتفسير الخازن ٧٠/١.

<sup>(</sup>٢) انظر التعليق السابق.

وسيأتي في تفسير سورة «سبحان» تسمية مَنْ سأل تحويل الصفا ذهباً، مع عبدالله بن أبي أمية، وغير ذلك.

وقد جاء عن إمام كبير من المفسرين، سببٌ آخر أوضح مما نقله، وأولى بأن يكون سبباً لنزول هذه الآية:

وهو ما أخرجه ابن أبي حاتم بسند قوي، عن أبي العالية ـ وهو من كبار التابعين ـ قال في قوله تعالى: ﴿أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْعَلُوا رَسُولَكُمْ ﴾ الآية.

قال: قال رجلٌ: يا رسول الله، لو كانت كفاراتنا ككفارات بني إسرائيل.

فقال النبي - على -: «اللهم لا نبغيها - ثلاثاً - ما أعطاكم الله خيرٌ مما أعطى بني إسرائيل، كان أحدُهم إذا أصاب الخطيئة، وجدها مكتوبة على بابه وكفارتها، فإن كفرها كانت له خزياً في الدنيا، وإن لم يكفرها كانت له [١/٣٧] خزياً في الدنيا والآخرة. فأعطاكم الله خيراً مما أعطاهم : ﴿وَبَن يَعْمَلُ سُوّاً أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهَ يَجِدِ اللهَ عَفُورًا رَّحِيمًا الله النساء: ١١٠].

فَ نَا لَٰ مَوْسَىٰ مِن فَبَلُ ﴾ فَ مُرِيدُونَ أَنْ تَسْعَلُوا رَسُولَكُمُ كُمَا شُهِلَ مُوسَىٰ مِن فَبَلُ ﴾ الآية (١).

وحكى ابن ظفر (٢): أنه قيل: إنها نزلت في مَنْ قال من المسلمين ـ لما رأوا شجرة يقال لها ذات أنواط ـ فقالوا: يا رسول الله، اجعل لنا ذات أنواط.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (۱۰۸۳) ۳۲۹/۱.

وسنده ضعيف لإرساله، ولرواية أبي جعفر، عن الربيع، فإن فيها اضطراباً.

وانظر تفسير ابن كثير ١٥٢/١، والمحرر الوجيز ١٩٥/١، والبحر المحيط ٣٤٦/١، وأسباب النزول للسيوطي ص٢٢، وزاد المسير ١٢٩/١، والدر المنثور ١٠٧/١.

<sup>(</sup>٢) انظر البحر المحيط ٣٤٦/١.

فقال: هذا كقول قوم موسى: ﴿ آجْعَل لَّنَا إِلَهُمَا كُمَا لَمُمْ ءَالِهَةً ﴾ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قال ابن ظفر: لأنّ التبرك بالشجر، واتخاذها عيداً، يستدرج من يحيى بعدهم إلى عبادتها.

\_ قوله تعالى: ﴿وَدَ كَثِيرٌ مِن أَهَالِ ٱلْكِنَابِ لَوَ يَرَدُّونَكُم مِنْ بَعَادِ إِيمَانِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِن عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ الآية [البقرة: ١٠٩]

قال الواحدي(٢): قال ابن عباس: نزلت في نفرٍ من اليهود، قالوا

وأحمد في المسند ٥/٢١٨ ـ ٢١٨. والحميدي في مسنده، حديث رقم (٨٤٨) ٢/٥٧٥.

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (١٣٤٦) ص١٩١.

وعبدالرزاق في تفسيره ٢٣٥/٢.

وفي المصنف، حديث رقم (٢٠٧٦٣) ٣٦٩/١١.

وأبُو يعلى في مسنده، حديث رقم (١٤٤١) ٣٠/٣.

والبخاري في التاريخ الكبير ١٦٣/٢/٢.

وابن أبي عاصم في السنة، حديث رقم (٧٦) ص٣٧.

والطبري في تفسيره ٦/٦٤.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٦٧٠٢) ٩٤/١٥.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٣٢٩٠ إلى ٣٢٩٤) ٣/٧٧٠ ـ ٢٧٦.

والبغوي في تفسيره ٢/١٩٤ ـ ١٩٥ من حُديث أبي واقد الليثي رضي الله تعالى عنه.

(٢) أسباب النزول ص٣٥، والوسيط ١٩١/١ .وانظر بحر العلوم ١٤٩/١، وتفسير الخازن ١٠٠٧، وزاد المسير ١٣١/١، وتفسير ابن كثير ١٥٣/١.

<sup>(</sup>۱) روى أبو واقد الليثي أن رسول الله \_ على الله عليه المسركين يقال لها: ذات أنواط يعلقون عليها أسلحتهم فقالوا: يا رسول الله، اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط، فقال النبي \_ على -: «سبحان الله، هذا كما قال موسى: اجعل لنا إلها كما لهم آلهة، والذي نفسي بيده لتركبن سنة من كان قبلكم».

رواه الترمذي في كتاب الفتن، باب (١٨) ما جاء لتركبن سنن من كان قبلكم، حديث رقم (٢١٨٠) ٤٧٥/٤.

والنسائي في كتاب التفسير من سننه الكبرى، من سورة الأنعام ﴿فَأَتُواْ عَلَى قَوْرِ يَعَكُفُونَ عَلَى أَضَاءٍ لَهُمُ قَالُواْ يَنْمُوسَى آجْعَل لَّنَا إِلَهُا ﴾ حديث رقم (١١١٨٥) ٣٤٦/٦.

للمسلمين بعد وقعة أحد: ألم تروا إلى ما أصابكم، لو كنتم على الحق ما هُزمتم، فارجعوا إلى ديننا فهو خير لكم.

قلت: هذا لعله من تفسير لكلبي.

والذي ذكره ابن إسحاق أقوى سنداً منه.

قال ابن إسحاق في المغازي ـ من رواية يونس بن بكير ـ حدثني محمد بن أبي محمد، حدثني سعيد بن جبير أو عكرمة، عن ابن عباس، قال: «كان حُيي بن أخطب وأبو ياسر بن أخطب، من أشد اليهود للعَرَب حسداً.

إذ خصّهم الله تعالى برسوله، وكانا جاهدين في ردّ الناس عن الإسلام ما استطاعا.

فأنزل الله تعالى فيهما: ﴿وَدَ كَثِيرٌ مِنَ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ لَوَ يَرُدُّونَكُم﴾ الآية (١).

قولٌ آخر: وقال عبدالرزاق، أخبرنا معمر، عن الزهري: «هو كعب بن الأشرف»(٢).

وللطبري من طريق العمري، عن معمر، عن الزهري وقتادة مثله $^{(7)}$ .

ورد الطبريُ (٤) هذا بأنه لا يقال لمن نسب قولًا إلى «كثير» [٣٧] يجوز أن يكون المراد به واحداً، ولا سيما وقد قال بعد ذلك: ﴿لَوَ يَرُدُونَكُم ﴾.

إذ لو أراد بقوله: ﴿ كَثِيرٌ مِن أَهْلِ ٱلْكِنْبِ ﴾ الواحد، كما يُقال:

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ۱/۵۳۶. وانظر معالم التنزيل ۱۰۰/۱، وتفسير ابن كثير ۱۱۳۱/۱، والبحر المحيط ۳٤٧/۱ ـ ۳٤۸، وزاد المسير ۱۳۱/۱.

<sup>(</sup>٢) تفسير عبدالرزاق ١/٥٥، وانظر تفسير ابن كثير ١٥٣/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ١/٣٤٥.

<sup>(</sup>٤) في تفسيره ٢/١٥٥ \_ ٥٣٥.

فلان في الناس كثير، أي: في رفعة القدر، وعظيم المنزلة، لقال: «يردكم» ولم يَقُل: «يردونكم».

قلتُ: هذا الذي أورده الطبري مختصر من حديث طويل.

وقد أخرج الواحدي من طريق محمد بن يحيى الذهلي ما أخرجه في الزهريات من طريق الزهري، أخبرني عبدالرحمٰن بن عبدالله بن كعب بن مالك، عن أبيه: أنّ كعب بن الأشرف كان يهوديا شاعراً، فكان يهجو النبي \_ عليه كفار قريش في شعره، وكان المشركون واليهود من أهل المدينة، يؤذون النبي \_ عليه وأصحابه أشد الأذى، فأمرهم الله بالصبر والعفو.

وفيهم نزلت: ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِنَ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ لَوَ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُم مِنْ بَعْدِ أَهْلُ أَلْكُم كُفَّالًا ﴾ إلى قوله: ﴿فَأَعْفُواْ وَأَصْفَحُواْ ﴾(١) وهذا سند صحيح.

وأخرجه أبو داود من هذا الوجه، دون هذا الكلام الأخير.

وعلى هذا فالجمع في قوله: ﴿ يَرُدُّونَكُم ﴾ لكعب ومن تابعه، ويستقيم الكلام.

ونقل ابن ظفر عن ابن عباس نحو الأول، ثم قال: «وبسط هذا الكلام بعض الرواة وقال» ثم ذكر ما ذكره الثعلبي بغير إسناد قال: نزلت هذه الآية في نفرٌ من اليهود، منهم فنحاص ابن عازوراء، وزيد بن قيس،

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في كتاب الخراج والإمارة والفيء، باب (٢٢) كيف كان إخراج اليهود من المدينة؟، حديث رقم (٣٠٠٠) ١٥٤/٣.

والواحدي في أسباب النزول ص٣٥ ـ ٣٦.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٠٩٠) ٣٣١/١ ـ ٣٣٢.

وابن المنذر، كما في الدر المنثور ١٠٧/١.

والبيهقي في الدلائل ١٩٦٣ ـ ١٩٨.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٥٤ ـ ١٥٥) ٧٦/١٩ ـ ٧٨. وسنده صحيح. وانظر تفسير ابن كثير ١٥٣/١.

قالوا لحذيفة وعمار بعد وقعة أحد: ألم تروا ما أصابكم؟ ولو كنتم على الحق ما هزمتم، فارجعوا إلى ديننا فهو خير لكم وأفضل، ونحن أهدى منكم سيلًا.

فقال لهم عمار: كيف نقض العهد فيكم؟

قالوا [۱/۳۸] شدید.

قال: فإنى عاهدت أن لا أكفر بمحمد ما عشت.

فقالت اليهود: أما هذا فقد خيبنا.

فقال حذيفة: وأما أنا فقد رضيت بالله رباً، وبالإسلام ديناً، وبمحمد نبياً، وبالقرآن إماماً، وبالكعبة قبلة، وبالمؤمنين إخواناً.

ثم أتيا رسول الله \_ ﷺ \_ فأخبراه بذلك.

فقال: «أصبتما الخير، وأفلحتما».

فأنزل الله تعالى: ﴿وَدَ كَثِيرٌ مِنَ أَهْلِ ٱلْكِنَٰبِ لَوْ يَرُدُّونَكُم ﴾ يا معشر المؤمنين ﴿مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّالًا ﴾(١).

ز \_ قبوله تبعالى: ﴿ بَانَ مَنْ أَسَلَمَ وَجْهَةُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ الآية [البقرة: ١١٢]

قال السدي وغيره: نزلت في الذين قالوا: لن يدخل الجنة إلّا مَنْ كان هوداً أو نصاري.

أي: قالت اليهود: لن يدخل الجنة إلَّا مَنْ كان يهودياً.

وقالت النصارى: لن يدخل الجنة إلَّا مَنْ كان نصرانياً (٢).

\_ قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ آلْيَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَدَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ [البقرة: ١١٣]

<sup>(</sup>۱) انظر البحر المحيط /٣٤٧ ـ ٣٤٨، وبحر العلوم ١٤٩/١، ومعالم التنزيل ١٠٥/١، وتفسير ابن كثير ١٥٣/١، والوسيط ١٩١/١.

<sup>(</sup>٢) انظر الوسيط ١٩٢/١، والمحرر الوجيز ١٩٧/١، وزاد المسير ١٣٣/١.

نزلت في يهود أهل المدينة، ونصارى أهل نجران.

وذلك أنّ وفد نجران لما قدموا على رسول الله ـ ﷺ ـ أتاهم أحبار اليهود، فتناظروا حتى ارتفعت أصواتهم.

فقالت اليهود: ما أنتم على شيء من الدين، وكفروا بعيسى والإنجيل.

وقالت لهم النصارى: ما أنتم على شيء من الدين، وكفروا بموسى والتوراة.

فأنزل الله تعالى هذه الآية (١).

قلت: وذكر ابن إسحاق في المغازي - من رواية يونس بن بكير عنه - حدثني محمد بن أبي محمد، بالإسناد المذكور آنفاً إلى ابن عباس، قال: لما قدم أهل نجران من النصارى المدينة، أتتهم أحبار اليهود، فتنازعوا عند رسول الله - عليه -.

فقال رافع بن حريملة للنصارى: [٣٨] ما أنتم على شيء، وكفر بعيسى والإنجيل.

فقال له رجل من أهل نجران: ما أنتم على شيء، وجحد نبوة موسى، وكفر بالتوراة.

فنزلت في ذلك من قولهما: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمُهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَدَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ الآية (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر أسباب النزول للواحدي ص٣٦، وتفسير الخازن ٧١/١ ـ ٧٢، والمحرر الوجيز ١٩٨/١، وزاد المسير ١٣٣/١، والبحر المحيط ٢٥٢/١، وبحر العلوم ١٤٩/١ ـ ١٥٠، ومعالم التنزيل ١٠٦/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٢/١٥، وابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١١١٠) ٣٣٨/١ - ٣٣٨ وانظر أسباب النزول للسيوطي ص٢٢ ـ ٣٣، وسيرة ابن هشام ٢٠١/٢، والدر المنثور ١٠٠٨/١، وتفسير ابن كثير ١٠٥/١.

وأخرج الطبري من طريق الربيع بن أنس قال: «نزلت في أهل الكتاب الذين كانوا في عهد رسول الله \_ ﷺ \_ الله عليه عليه الله عليه عليه الله عليه عليه الله عليه عليه الله عليه عليه الله عليه الله عليه عليه الله عليه

ز \_ قوله تعالى: ﴿ كَذَالِكَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمٌّ ﴾ الآية [البقرة: ١١٣]

أخرج الطبري من طريق سنيد، عن حجاج، عن ابن جريج: قلت لعطاء: مَنْ هؤلاء الذين لا يعلمون؟

قال: أمم كانت قبل اليهود والنصاري»(٢).

وهكذا أخرجه ابن أبي حاتم من وجه آخر عن حجاج لم يزد<sup>(٣)</sup>.

ونقله الثعلبي، وزاد فيه: مثل قوم نوح، وهود، وصالح، ونحوهم، قالوا في نبيهم: إنه ليس على شيء، وإن الدين ديننا»(٤) انتهى.

وأظن هذه الزيادة مدرجة من كلام غير عطاء.

وللطبري من طريق أسباط، عن السدي: «هم العرب»(٥).

ومن طريق الربيع بن أنس، قال: «هم النصارى؛ لأن اليهود كانوا قبلهم»(٦).

## ـ قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِنَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٤]

<sup>(</sup>١) رواه الطبري ٢/١٥.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٥٤٣/١، وانظر تفسير ابن كثير ١٥٥/١.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١١١٥) ٣٤٠/١.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير ابن كثير ١٠٥/١، والبغوي ١٠٧/١، والبحر المحيط ٣٥٣/١، ولباب التأويل ٢٧/١، والمحرر الوجم ١٩٩/١.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري ١/٤٤١، وانظر تفسير ابن كثير ١/٥٥١.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري ٤٣/١، وانظر تفسير ابن أبي حاتم ٣٤١/١، وتفسير ابن كثير ١٥٥/١.

قال الواحدي<sup>(۱)</sup> ـ تبعاً للثعلبي ـ: نزلت في صطوس ابن استِسيانُوس الرومي وأصحابه من النصارى، وذلك أنهم غزوا بني إسرائيل، فقتلوا مقاتلتهم، وسبوا ذراريهم، وحرقوا التوراة، وخربوا بيت المقدس، وقذفوا فيه الجيف، وذبحوا فيه الخنازير، فكان خراباً إلى أن بناه المسلمون في زمن عمر. انتهى كلام الثعلبي.

زاد الواحدي: وهذا معنى قول ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ في رواية الكلبي.

وقال قتادة، والسدي: «هو بخت نصَّر وأصحابه، غزوا اليهود وخربوا (1/4). ابيت المقدس، وأعانهم على ذلك نصارى الروم»(۲).

وقال ابن عباس \_ في رواية عطاء \_: «نزلت في مشركي مكة، ومنعهم المسلمين من ذكر الله تعالى في المسجد الحرام» $^{(7)}$ .

قلتُ: أخرج الطبري عن العوفي بسنده المتكرر إلى ابن عباس، قال: «نزلت في النصاري»(٤).

ومن طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد: «هم النصاري، كانوا

<sup>(</sup>۱) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٣٦، وانظر بحر العلوم ١٥١/١، وتفسير الخازن ٧٢/١، ومعالم التنزيل ١٠٧/١، والبحر المحيط ٣٥٦/١، وتفسير ابن كثير ١٥٦/١، وزاد المسير ١٣٤/١.

<sup>(</sup>٢) انظر أسباب النزول ص٣٦. ورواه تفسير الطبري ٥٤٦/١، وعبدالرزاق في تفسيره ٥٦/١ انظر أسباب النزول ص٣٦. ورواه تفسيره، برقم (١١٢٠) ٣٤١/١ عن قتادة.

وانظر البحر المحيط ٧٩٥٧، والبغوي ١٠٧/١، وابن أبي حاتم برقم (١١٢٣) ٣٤٢/١ عن السدي، والمحرر الوجيز ١٩٩/١، وبحر العلوم للسمرقندي ١٥١/١، وزاد المسير ١٣٤/١، وتفسير الخازن ٧٢/١.

<sup>(</sup>٣) هذا من تتمة قول الواحدي في أسباب النزول ص٣٦. وانظر الوسيط ١٩٣/١، وتفسير الخازن ٧٢/١، والبغوى ١٠٧/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري ١/٥٤٥، وابن أبي حاتم برقم (١١١٨) ٣٤١/١. وانظر تفسير ابن كثير ١٠٦/١، والدر المنثور ١٠٨/١.

يطرحون في بيت المقدس الأذى، ويمنعون الناس أن يُصلوا فيه»(١).

ومن طريق سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة: «نزلت في النصارى، حملهم بعض اليهود على أن أعانوا بخت نصر البابلي المجوسي على تخريب بيت المقدس $^{(1)}$ .

ومن طريق معمر، عن قتادة: «هو بخت نصر وأصحابه، خربوا بيت المقدس، وأعانه النصارى على ذلك» (٣).

ومن طريق أسباط، عن السدي: «هم الروم، كانوا ظاهروا بخت نصّر على خراب بيت المقدس، حتى خربه وأمر أن يطرح فيه الجيف.

وإنما أعانوه من أجل أنّ بني إسرائيل قتلوا يحيى بن زكريا»<sup>(٤)</sup>.

قولٌ آخر: أخرج الطبري من طريق ابن وهب، عن عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم في هذه الآية: ﴿وَمَنْ أَظُلُمُ مِمَن مَنَعَ مَسَجِدَ اللّهِ الآية: هم المشركون، حالوا بين رسول الله \_ على الحديبية، وبين أن يدخل مكة، حتى نحر هديه بذي طوى، وهادنهم بعد أن قال لهم: «ما أحد يرد أحداً عن هذا البيت، فقد كان الرجل يلقى قاتل أبيه أو أخيه فيه فلا يعدو عليه».

قالوا: لا يدخل علينا مَن قتل آباءَنا يوم بدر وفينا باقِ (٥).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري ٥٤٥/١، وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١١١٩) ٣٤١/١. وهو في تفسير مجاهد ٨٦/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٥٤٦/١. وانظر تفسير ابن كثير ١٥٦/١ وهو منقطع. وانظر المقدمة.

 <sup>(</sup>۳) رواه الطبري في تفسيره ۱۹۲۱ (۱۱۲۰) وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۱۱۲۰) ۳٤۱/۱
 ۳٤۲، وعبدالرزاق في تفسيره ۱۹۲۰.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٢/١٥، وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١١٢٣) . ٣٤٢/١

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره ٢٦/١ . وانظر تفسير ابن كثير ١٥٦/١ وعبدالرحمٰن: ضعيف، كما مرّ في المقدمة. انظر الكاشف ١٤٦/٢، والتقريب ٢/٠٨١. وهو مرسل

ورجّح الطبري<sup>(۱)</sup> القول الأول: بأنّ في الآية: ﴿وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَأَ﴾ والمشركون لم يَسْعَوْا في تخريب المسجد الحرام قط، بل كانوا [٣٩]] يفتخرون بعمارته في الجاهلية.

وأيّد ذلك بما نقله عن قتادة، وعن السدي: «أنّ كلّ نصراني الآن، لا يدخل بيت المقدس إلّا خائفاً»(٢).

وأجاب الثعلبي عن ذلك: بأنّ قوله: ﴿أُوْلَتِكَ مَا كَانَ لَهُمْ ﴾ خبر بمعنى الأمر، وأنّ قوله: ﴿وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَا ﴾ منع المسلمين أن يقيموا بها أمر الدين، فهو خراب معنوي (٣).

- قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمُشْرِقُ وَٱلْمَوْبُ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة:

قال الواحدي<sup>(١)</sup>: اختلفوا في سبب نزولها.

ثم ساق من طريق عبدالملك العرزمي، عن عطاء، عن جابر: «بعث

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ١/٥٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الطبري ٧/١٥٥.

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ ابن كثير في تفسيره ١٥٦/١: «ثم اختار ابن جرير القول احتج بأن قريشاً لم تسع في خراب الكعبة، وأما الروم فسعوا في تخريب بيت المقدس.

قلت: والذي يظهر - والله أعلم - القول الثاني، كما قاله ابن زيد، وروي عن ابن عباس؛ لأن النصارى إذا منعت اليهود الصلاة في البيت المقدس كأن دينهم أقوم من دين اليهود، وكانوا أقرب منهم، ولم يكن ذكر الله من اليهود مقبولًا إذ ذاك لأنهم لعنوا من قبل على لسان داود وعيسى ابن مريم ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون.

وأيضاً فإنه تعالى لما وجه الذم في حق اليهود والنصارى شرع في ذم المشركين الذين أخرجوا رسول الله - على أن وأصحابه من مكة ومنعوهم من الصلاة في المسجد الحرام. وأما اعتماده على أنّ قريشاً لم تسع في خراب الكعبة، فأي خراب أعظم مما فعلوا؟ أخرجوا عنها رسول الله - على أنّ وأصحابه، واستحوذوا عليها بأصنامهم وأندادهم وشركهم..» اه.

وانظر البحر المحيط ٢٥٦/١ ـ ٣٥٧.

<sup>(</sup>٤) أسباب النزول ص٣٧.

رسولُ الله \_ ﷺ - سريّةً كنتُ فيها، فأصابتنا ظلمةٌ، فلم نعرف القبلة.

فقالت طائفة منا: هي قِبَل الشمال، فصلوا، وخطوا خطوطاً، فلما أصبحوا وطلعت الشمس، أصبحت تلك الخطوط لغير القبلة، فلما قفلنا من سفرنا، سألنا النبي \_ ﷺ عن ذلك، فسكت، فأنزل الله \_ عز وجل \_ هذه الآية»(١). وفي السند انقطاع.

ومن طريق وكيع، ثنا أشعث السمّان، عن عاصم بن عبيدالله، عن عبدالله بن عامر بن ربيعة، عن أبيه، قال: «كنا نصلي مع النبي - على السفر في ليلة مظلمة، فلم نَدْرِ كيف القبلة، فصلّى كلُّ رجل منّا على حياله، فلما أصبحنا ذكرنا ذلك لرسول الله - على - فنزلت: ﴿فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَثُمَّ وَبُهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٣٧.

والدراقطني في سننه ٢٧٨/١ (العلمية).

والبيهقي في سننه ۱۰/۲ ـ ۱۱ ـ ۱۲.

والحاكم ٢٠٦/١.

وابن مردويه، كما في الدر المنثور ١٠٩/١ من حديث جابر.

وقد أعل الحديث بالضعف، والانقطاع، والاختلاف في سنده.

قال ابن القطان في بيان الوهم والإيهام ٣٠٩/٣: «هذا حديث قائم بنفسه، علَّته الانقطاع فيما بين أحمد بن عبيدالله بن الحسن العنبري، وأبيه.

والجهل بحال أحمد المذكور.

وما مُس به \_ أيضاً \_ عبيدالله بن الحسن العنبري من المذهب، على ما ذكر ابن أبي خيثمة وغيره» اه.

وانظر للتوسع بيان الوهم ١٦٩/٢ ـ ١٧٠ و٣/٨٥٨ ـ ٣٦١ وانظر ما بعده.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في كتاب الصلاة، باب (٢٥٧) ما جاء في الرجل يصلي لغير القبلة، حديث رقم (٣٤٥) ١٧٦/٢.

وفي كتاب التفسير، باب (٣) ومن سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٥٧) ٥/٠٠٠.

وابن ماجه في كتاب إقامة الصلاة، باب (٦٠) مَنْ يصلي لغير القبلة وهو لا يعلم، حديث رقم (١٠٢٠).

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١١٢٧) ٣٤٤/١، وفي العلل ٧٦/١. وعبد بن حميد في المنتخب من المسند، حديث رقم (٣١٦) ص١٣٠.

قلت: أخرجه الترمذي، وقال(١): «ليس إسناده بذاك، لا نعرفه إلّا من حديث أشعث، وأشعث يضعّف في الحديث».

وضعّفه العقيلي<sup>(٢)</sup> ـ أيضاً ـ.

وقد أورده الطيالسي<sup>(۳)</sup> عن أشعث وعمر بن قيس، قالا: ثنا عاصم بن عبيدالله [١/٤٠] وأخرجه الدارقطني، وعبد بن حميد، وغيرهما من طريق أشعث.

قولٌ آخر: أخرج الواحدي عن ابن عمر: «أنزلت: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثُمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ أي: تصلي حيث توجهت بك راحلتك في التطوّع، وكان رسول الله - ﷺ - إذا رجع من مكة، صلّى على راحلته تطوعاً يومي برأسه نحو المدينة».

<sup>=</sup> والطيالسي في مسنده، حديث رقم (١١٤٥) ص١٥٦.

والدارقطني في سننه ٢٧٨/١ ـ ٢٧٩ (العلمية).

والعقيلي في الضعفاء ٣١/١.

وأبو نعيم في الحلية ١٧٩/١ ـ ١٨٠.

والطبري في تفسيره ١/٠٥٠ ـ ٥٥١.

والواحدي في أسباب النزول ص٣٧ ـ ٣٨.

والبيهقي في سننه ١١/٢.

وأبو عوانة ٢/٤٤٪ ـ ٣٤٠.

وانظر تفسير ابن كثير ١٥٨/١.

وأشعث بن سعيد السمان: متروك. انظر التهذيب ٢٥١/١ ـ ٣٥٢، والكاشف ٨٢/١، والتقريب ٧٩/١.

قلت: وفي الباب أيضاً عن معاذ: رواه الطبراني في الأوسط (٢٤٨) ١٨٤/١ ـ ١٨٥. وفي سنده: شمر بن عطية، أبو عبلة، مجهول. انظر الكنى للبخاري ص٦٣، والجرح والتعديل ٢/١/٣٧، والثقات ٢٦٧/٤.

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۱۷٦/۲ و٥/٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) الضعفاء الكبير للعقيلي ٣١/١.

<sup>(</sup>٣) مسند الطيالسي ص١٥٦.

أخرجه مسلم، والترمذي، وابن أبي حاتم، وغيرهم(١).

ووهم الحاكم فاستدركه بلفظ آخر، وهو من طريق أبي أسامة، عن عبدالملك، عن سعيد، عن ابن عمر، في قوله: ﴿فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجَهُ اللَّهِ ﴾ إنما نزلت في التطوّع حيث توجّه بك بعيرك».

قولٌ آخر: قال الواحدي (٢٠): وقال ابن عباس ـ في روياة عطاء ـ: إنّ النجاشي توفي، فصل النجاشي توفي، فصل عليه.

فأمر النبيُّ - عَلَيْقُ - أصحابَه أن يحضروا، فَصَفَّهم، ثم تقدّم وقال: «إنّ الله أمرنى أن أصلى على النجاشى».

فصلّى هو وهم عليه، فقال بعضهم - في أنفسهم - كيف نصلي على

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في كتاب صلاة المسافرين، باب (٤) جواز صلاة النافلة على الدابة في السفر حيث توجهت، حديث رقم (٧٠٠) ٤٨٦/١.

والترمذي في كتاب التفسير، باب (٣) ومن سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٥٨) ٥٠٠٠. والنسائي في كتاب التفسير من سننه الكبرى، باب (١٢) ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجَهُ اللَّهِ ﴾، حديث رقم (١٠٩٩٧)٢٨٩٨.

وفي المجتبى من سننه، باب (٢٣) الحال التي يجوز فيها استقبال غير القبلة ٢٤٤/١. وأحمد في المسند ٢٠/٢ ـ ٤١.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٥٦٤٧) ١٧/١٠.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١١٢٨) ٣٤٤/١ ـ ٣٤٥.

وأبو عوانة في مسنده ٣٤٤/٢.

والواحدي في أسباب النزول ص٣٨.

والطبري في تفسيره ١/٠٥٠.

والدراقطني في سننه ٧٧٨/١.

والحاكم في المستدرك ٢٦٦/٢.

والنحاس في الناسخ والمنسوخ من القرآن ص١٧.

والسمرقندي في بحر العلوم ١٥٢/١.

والبيهقي في سننه ١٢/٢.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول ص٣٩.

رجل مات وهو يصلي لغير قبلتنا؟ \_ وكان النجاشي يصلي إلى بيت المقدس حتى مات وقد صرفت القبلة إلى الكعبة \_ فأنزل الله \_ عز وجل \_: ﴿فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ﴾ (١) .

قولٌ آخر: قال الواحدي (٢): مذهب قتادة أن هذه الآية منسوخة بقوله تعالى: ﴿وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَةً﴾.

وهو موافق لرواية عطاء الخراساني، عن ابن عباس: «أول ما نُسخ من القرآن شأن القبلة، قال الله تعالى: ﴿ وَلَلَهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْغَرِبُ ۚ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَ وَجُهُ اللّهَ فَصلَى رسول الله \_ ﷺ \_ نحو بيت المقدس، وترك البيت [٢/٤٠] العتيق، ثم صرفه الله إلى البيت العتيق» (٣).

وقال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: «إنّ رسول الله - على الله على بن أبي طلحة، عن ابن عباس: «إنّ رسول الله - على المقدس، هاجر إلى المدينة - وكان أكثر أهلها اليهود - أمر أن يستقبل بيت المقدس، ففرحت اليهود، فاستقبلها بضعة عشر شهراً، وكان رسول الله - على اليهود وقالوا: ما قبلة إبراهيم، فلما صرفه الله تعالى إليها، ارتاب من ذلك اليهود وقالوا: ما ولاهم عن قبلتهم التى كانوا عليها؟

فأنزل الله ـ عز وجل ـ: ﴿فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>۱) ذكره الواحدي في أسباب النزول ص77 - 79. وانظر النحاس في الناسخ والمنسوخ ص17 - 19.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول للواحدي ص٣٩، وانظر تفسير الترمذي ٢٠٦/٥، والناسخ والمنسوخ للنحاس ص١٦ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٣٩.

وأبو عبيد في النَّاسخ والمنسوخ، حديث رقم (٢١) ص١٨ ـ ١٩.

والحاكم في المستدرك ٢٦٧/٢ ـ ٢٦٨ وسنده ضعيف لضعف عطاء الخراساني، وعثمان بن عطاء.

ورواه الطبري في تفسيره ٩٤٩/١ من طريق على بن أبي طلحة، وسنده صحيح. انظر التعليق الآتي.

<sup>(</sup>٤) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٣٩، والطبري في تفسيره ٥٤٩/١، والنجاس في الناسخ والمنسوخ ص١، والبيهقي في سننه ١٢/٢ ـ ١٣. وسنده صحيح، كما مر في المقدمة، وانظر ما سيأتي ص٢٠٩٠.

وسيأتي في الكلام في قوله تعالى: ﴿مَا وَلَلْهُمْ عَن قِبْلَهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا فَلُ لِلَّهِ الْمُشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ ﴾.

وأخرج الطبري من وجهين عن قتادة، في قوله: ﴿فَثُمَّ وَجُهُ اللَّهِۗ﴾.

قال: «كانوا يصلون نحو بيت المقدس، ورسول الله بمكة قبل الهجرة، وبعدما هاجر ستة عشر شهراً، ثم وجه بعد ذلك نحو الكعبة البيت الحرام بقوله: ﴿ فَلَنُولِيَنَكُ قِبْلَةً تُرْضَلُها ﴾ الآية، فنسخت ما قبلها من أمر القبلة»(١).

قولٌ آخر: حكاه الثعلبي عن الحسن، ومجاهد، والضحاك: «لما نزلت: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِ آَسْتَجِبَ لَكُونَ قالوا: أين ندعوه؟ فنزلت: ﴿ فَأَيْنَمَا ثُولُواْ فَثَمَ وَجَهُ اللَّهُ ﴾ (٢).

## \_ قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا أَغَّنَذَ اللَّهُ وَلَدًا السُّبَحَانَاتُهُ ﴾ [البقرة: ١١٦]

قال الواحدي (٣): «نزلت في اليهود، قالوا: عزير ابن الله، وفي نصارى نجران، قالوا: المسيح ابن الله، وفي مشركي العرب، قالوا: الملائكة بنات الله».

قلت: وكذا ذكره الثعلبي بغير سند، وتبعه ابن ظفر، والكواشي، وغيرهما (١٤).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري ۱/۹۱ ـ ۰۵۰، وعبدالرزاق في تفسيره ۱/۲ نحوه. وانظر الوسيط ۱۹۲/۱ . ۱۹٤/۱.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري ٧/١٥٥ عن مجاهد. وابن المنذر، كما في الدر المنثور ١٠٩/١. وانظر معالم التنزيل ١٠٨/١، والمحرر الوجيز ٢٠٠/١.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول للواحدي ص٣٩ .وانظر تفسير الخازن ٧٣/١ والمحرر الوجيز ٢٠١/١، وبحر العلوم ١٠٨/١، والوسيط ١٩٦/١، ومعالم التنزيل ١٠٨/١، والبحر المحيط ٢٠٢/١، وزاد المسير ١٣٥/١.

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن الجوزي في زاد المسير ١٣٥/١.

واقتصر الطبري على قوله: «هم النصارى الذين زعموا أنّ عيسى ابن الله».

قلتُ: وهو قول مقاتل قال: «نزلت في نصارى نجران، السيد والعاقب ومن معهما من الوفد، قدموا [1/٤١] على النبي \_ راي على النبي عيسى ابن الله. فأكذبهم الله تعالى».

وزاد الزجاج (١١): ومشركو العرب قالوا: الملائكة بنات الله.

وجعل الماوردي ذلك قولين (٢)، وحكاها الفخر الرازي (٣) أقوالًا.

وأغرب الجعبري فقال: «قال ابن عباس: «قال ابن سلام، ونعمان، وسابق، ومالك، من اليهود: عزير ابن الله».

وقالت مقاتل: «قال نصاري نجران: المسيح ابن الله» (٤).

وقال إبراهيم النخعي $^{(\circ)}$ : «قال مشركو العرب: الملائكة بنات الله $^{(7)}$ .

قال: وقال الثعلبي الثلاثة».

ز ـ قـولـه تـعـالـى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوَلَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَـأْتِينَا ءَايَدُ ۗ﴾ [البقرة: ١١٨]

أخرج الطبري من طريق محمد بن إسحاق بسنده المتكرر، عن ابن عباس، قال: «قال رافع بن حريملة لرسول الله \_ ﷺ ـ: إنْ كنتَ رسولًا من عند الله كما تقول، فقل لله فليكلمنا حتى نسمع كلامه.

<sup>(</sup>۱) معانى القرآن ١٩٨/١.

<sup>(</sup>۲) النكت والعيون ١٧٨/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الرازي ٢٤/٤ \_ ٢٠.

<sup>(</sup>٤) ذكره في زاد المسير ١٣٥/١.

<sup>(</sup>٥) عزاه في زاد المسير ١٣٥/١ لإبراهيم بن السري. وفوق إبراهيم النخعي علامة التصحيح في المخطوطة.

<sup>(</sup>٦) ذكره في زاد المسير ١٣٥/١.

فأنزل الله تعالى في ذلك من قوله: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوَلَا يُكَلِّمُنَا اللهُ تَأْتِينَا عَالَيُّهُ الآية كلها»(١).

وأخرج من طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد، قال: «هم: النصارى. والذين من قبلهم: اليهود $^{(7)}$  [والنصارى]» $^{(9)}$ .

ومن طريق سعيد عن قتادة، قال: «هم كفار العرب»(٤).

ومن طريق أسباط عن السدي (٥)، ومن طريق أبي جعفر الدَّشْتَكي  $(^{(7)})$ ، عن الربيع بن أنس، جميعاً مثله $(^{(V)})$ .

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ۱/۰۲، وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١١٤٧) . ٣٥٢/١ وانظر زاد المسير ١٣٧/١، وتفسير البغوي ١٠٠/١، والدر المنثور ١١٠٠/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ١/٠٦٠، وتفسير مجاهد ص٨٦، وابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١١٤٩) (١١٤٩، وانظر الدر المنثور ١١٠/١ ـ ١١١، وتفسير البغوي ١٠٩/١، وزاد المسير ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٣) ذكر النصارى ضمن قول مجاهد خطأ، ولعله يوجد في المخطوطة سقط، لأنّ العلماء اختلفوا في معنى هذه الآية على أقوال ثلاثة:

الأول: أن المراد بـ ألَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ النصارى، و ﴿ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ﴾ اليهود. وهو قول مجاهد.

الثاني: أنّ المراد بـ﴿ اَلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ اليهود في زمن النبي ـ ﷺ ـ، و﴿ اَلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ﴾ اليهود الأولون، وهو قول ابن عباس.

الشالث: أن المراد بـ﴿ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ هم كفار العرب، و﴿ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ﴾ اليهود والنصارى. وهو قول قتادة والربيع، والسدي، والحسن.

وانظر تفسير القرطبي ١٩٩/، وزاد المسير ١٣٧/١، وتفسير الطبري ١/٥٦٠ - ٥٦١، وتفسير الخازن ٧٤/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري ١/٠٦٠. وذكره ابن أبي حاتم ٢/٢٥٣، وابن الجوزي في زاد المسير ١٩٧/١، وتفسير القرطبي ٨٩/٢، والوسيط ١٩٧/١.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري ١/٠٦٠، وانظر زاد المسير ١٣٧/١، والوسيط ١٩٧/١.

<sup>(</sup>٦) هو أبو جعفر الرازي. والدشتكي نسبة إلى دشتك، وهي قرية بالري، والرازي نسبة إلى الري وهي مدينة كبيرة مشهورة. انظر اللباب ٥٠١/١ و ٦/٢، والتهذيب ١٢/١٢ ـ ١٣.

<sup>(</sup>۷) رواه الطبری ۱/۲۰۰.

ورجّح الطبريُّ قولَ مجاهد(١).

والراجح من حيث السند قول ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ.

\_ قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُسْنَلُ عَن أَضْعَابِ ٱلْجَحِيدِ ﴾ [البقرة: ١١٩]

قال الواحدي (٢): قال ابن عباس: «إنّ رسولَ الله ـ ﷺ ـ قال ذات يوم: «ليت شعري، ما فعل أبواي».

فنزلت هذه الآية».

قال: وقال مقاتل [٢/٤١]: قال رسول الله \_ عَلَيْ \_: «لو أنّ اللّه أنزل بأسه باليهود، لآمنوا».

فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَا تُشْتَلُ عَنْ أَضَعَكِ ٱلْجَحِيمِ﴾ [البقرة: ١١٩]<sup>٣)</sup>.

قلتُ: لم أر هذا في تفسير مقاتل بن سليمان، فينظر في تفسير مقاتل بن حيان.

وأما ابن عباس، فنسبه الثعلبي لرواية عطاء عنه، وهي من تفسير عبدالغني بن سعيد الواهي.

وقد أخرجه الطبري من مرسل محمد بن كعب القرظي(١٤)، وعليه

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ١/٥٦٠ ـ ٥٦١، وانظر تفسير القرطبي ٨٩/٢، والبحر المحيط ٣٣٦/١.

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول ص ۳۹ ـ . ٤٠ والوسيط ۱۹۹/۱. وذكره البغوي ۱۱۰/۱، وانظر المحرر الوجيز ۲۰۳/۱، وتفسير الخازن ۷٤/۱، وتفسير ابن كثير ۱٦٦/۱، وزاد المسير ۱۳۷/۱، والدر المنثور ۱۱۱/۱، والبحر المحيط ۱۸۳۸، والنكت والعيون ۱/۱۸۱.

<sup>(</sup>٣) انظر أسباب النزول ص٤٠، وتفسير القرطبي ٩٠/٢، وزاد المسير ١٣٧/١، والوسيط ١٩٠/١، ومفاتح الغيب ٣٠/٤.

<sup>(</sup>٤) وقد رواه عبدالرزاق في تفسيره ٥٩/١، والطبري في تفسيره ٥٦٣/١، وابن أبي حاتم، حديث رقم (١١٥٨) ١٩٥٥، والسمرقندي في تفسيره ١٥٤/١. وفي سنده: موسى بن عبيدة: ضعيف. وهو مرسل.

وانظر تفسير ابن كثير ١٦٢/١، والبحر المحيط ٣٦٨/١، والدر المنثور ٢٠٩/١.

اقتصر الماوردي(١١)، وابن ظفر، وغيرهما.

واستبعد الفخر الرازي<sup>(۲)</sup> صحة هذا السبب، قال: لأنه ـ علم حال من مات كافراً. انتهى.

وفي سنده موسى بن عبيدة، وهو ضعيف.

وأخرج الطبري من طريق ابن جريج، أخبرني داود بن أبي عاصم: «أن النبي \_ ﷺ \_ قال ذات يوم» فذكره (٣).

وهذا مرسل أيضاً، وهو من رواية سنيد بن داود، وفيه مقال.

وقد ذكر الواحديُّ السببَ الأول في الوسيط بأتم مما هنا، فقال: وذلك أنه سأل جبريل عن قبر أبيه وأمه، فدلّه عليهما، فذهب إلى القبرين فدعا لهما، وتمنى أن يعرف حال أبويه في الآخرة. فنزلت (٤٠).

وذكر الطبري أنّ هذا التفسير على قراءة مَنْ قرأ من أهل المدينة: «ولا تَسأل» بصيغة النهي (٥).

قال: والصواب عندي: القراءة المشهورة بالرفع على الخبر؛ لأنّ سياق ما قبل هذه الآية يدل على أنّ المراد: مَن مضى ذكره من اليهود والنصارى وغيرهم.

قال: ويؤيد ذلك أنها في قراءة أُبَيّ: «وما تُسأل»، وفي قراءة ابن مسعود: «ولن تُسأل» (٦).

<sup>(</sup>١) النكت والعيون ١٨١/١.

<sup>(</sup>٢) مفاتح الغيب ٣٢/٤.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري ١٩٢١ - ٥٦٤. وهو معضل ضعيف، كما في الدر المنثور ٢٠٩/١ وانظر تفسير ابن كثير ١٦٢/١.

<sup>(</sup>٤) الوسيط ١٩٨/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبرى ١/٣٦٥.

<sup>(</sup>٦) انظر تفسير الطبري ١٩٤/٥، والدر المصون ٩٢/٢ ـ ٩٣، وشرح الهداية ١٨٠/١ ـ ١٨١، والكشف ٢٠٤/١، وزاد المسير ١٣٧/١ ـ ١٣٨، والمحرر الوجيز ٢٠٤/١، وتفسير القرطبي ٩٠/٣، والوسيط ١٩٩/١.

وقال يحيى بن سلام: «كان النبي \_ عَلَيْ \_ سأل عن أمه، فنزلت». وهو قول سفيان [١/٤٢] الثوري. ذكره بإسناده.

قلت: أسنده عبدالرزاق من طريق الثوري، عن موسى بن عبيدة، عن محمد بن كعب. لكنه عنده باللفظ المنقول أولًا عن الطبري(١).

وذكر المهدوي أثر ابن عباس بلفظ: «أي أبوي أحدث موتاً؟»(٢).

وقد بالغ ابن عطية في ردّه، وفي تخطئته نقلًا ومعنى؛ لأنه لا خلاف أنّ أباه مات قبل أمه، ولأنه ليس في السؤال عن ذلك ما يناسبه الجواب الوارد في الآية (٣).

وحكى القرطبي<sup>(3)</sup> كلام المهدوي ولم يتعقبه، لكن قال: قد ذكرنا في كتاب التذكرة<sup>(٥)</sup>: أنّ الله أحيى له أبويه، وأجابه<sup>(٢)</sup>.

وذكرنا قوله للأعرابي: «إنّ أبي وأباك في النار» (٧) وبيّنا تأويل ذلك.

<sup>(</sup>١) انظر تفسير عبدالرزاق ٩/١٥ وقد سبق تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٢) وانظر المحرر الوجيز ٢٠٣/١.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز ٢٠٤/١.

 <sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي ۲/۹۰ ـ ۹۱.

 <sup>(</sup>٥) التذكرة ٢٩/١ ـ ٣١ باب ما يذكر الموت ويزهد في الآخرة.

<sup>(</sup>٦) في تفسير القرطبي: وآمنا به.

<sup>(</sup>٧) رَواه مسلم في كتاب الإيمان، باب (٨٨) بيان أنّ مَنْ مات على الكفر فهو في النار، حديث رقم (٢٠٣) ١٩١/١.

وأبو داود في كتاب السنة، باب (١٧) في ذراري المشركين، حديث رقم (٢٧١٨) وأبو داود في ٢٣٠/٤.

وأحمد في المسند ١١٩/٣ ـ ٢٦٨.

وأبو عوانة ٩٩/١.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٣٥١٦) ٢٢٩/٦.

وابن منده في الإيمان، حديث رقم (٩٢٦).

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٥٧٨) ٣٤٠/٢ من حديث أنس بن مالك رضى الله تعالى عنه.

وتعقبه العماد ابن كثير<sup>(۱)</sup>: بأنّ الخبر الذي أشار إليه في إحياء أبويه، لا أصل له وإن كان عياض<sup>(۲)</sup> والسهيلي<sup>(۳)</sup> قد سبقا القرطبي إلى ذكره.

وقد وقع في آخر رواية محمد بن كعب ـ في تفسير الفريابي وغيره ـ: «فما ذكرهما حتى توفاه الله ـ عز وجل ـ»(٤).

\_ قوله تعالى: ﴿ وَلَن رَّضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَنَبِّعَ مِلَتَهُمُ ﴾ الآية [البقرة: ١٢٠]

قال الواحدي (٥): قال المفسرون: إنهم كانوا يسألون النبي \_ على الهدنة، ويُطمعونه: أنه إن هادنهم وأمهلهم، اتبعوه ووافقوه.

فأنزل الله تعالى هذه الآية.

قال (٢): وقال ابن عباس: هذا في القبلة، وذلك أنّ اليهود بالمدينة، ونصارى نجران، كانوا يرجون أن يصلى النبى \_ ﷺ ـ إلى قبلتهم، فلما

## وانظر في هذه المسألة:

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير ابن كثير ١٦٢/١.

 <sup>(</sup>۲) إكمال المعلم شرح مسلم ۱/۱۲، وإكمال إكمال المعلم ۱۷/۱ ـ ۱۲۱، وشرح السنوسي ۱۱۲/۱ ـ ۱۱۲.

<sup>(</sup>٣) الروض الأنف ١٨٧/٢ ـ ١٨٨ في المخطوطة: وقد سبق القرطبي.

<sup>(</sup>٤) وهي رواية عبدالرزاق في تفسيره ١/٩٥.

المقاصد الحسنة ص٢٠، ومختصر المقاصد ص٥١، والتمييز ص١١، وكشف الخفاء (٦١/٦، والموضوعات ٢٨٣/١ - ٢٨٤، واللآلىء ٢٦٦/١ - ٢٦٦، وتنزيه الشريعة (٦١/١ ـ ٣٣٢) والأسرار المرفوعة (٣٣٠ ـ ٣٣٢) والأسرار المرفوعة ص٢٠١، وتذكرة الموضوعات ص٨٠، والغماز على اللماز ص٨٠، واللؤلؤ المرصوع ص٣٣ ـ ٣٤.

<sup>(</sup>٥) أسباب النزول ص٤٠، وانظر معالم التنزيل ١١٠/١، والمحرر الوجيز ٢٠٤/١، والوسيط ٢٠٠١، والبحر المحيط ٣٦٨/١، وتفسير القرطبي ٢٠٢/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر أسباب النزول ص٤٠، وتفسير الخازن ٧٤/١ ـ ٧٠، وبحر العلوم ١٥٤/١، والوسيط ٢٠٠/١، ومعالم التنزيل ١١٠/١، والدر المنثور ١١١١/١، وزاد المسير ١٣٨/١.

صرف الله تعالى القبلة إلى الكعبة، شقّ عليهم، ويئسوا أن يوافقهم على دينهم.

فأنزل الله ـ عز وجل ـ هذه الآية.

قلتُ: ذكره الجعبري بلفظ: قال ابن عباس: كانوا يودون [٢/٤٢] ثبوت النبي \_ على الصلاة إلى الصخرة» انتهى.

وقال مقاتل: «كان اليهود من أهل المدينة، والنصارى من أهل نجران، دعوا النبي - على الهدى، فنزلت»(١).

وقال ابن عطية (٢٠): «روي أنّ سبب نزول هذه الآية: أنّ اليهود والنصارى طلبوا»... وذكر نحوه.

\_ قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوتِهِ ﴾ [البقرة: ١٢١]

قال الواحدي<sup>(۳)</sup>: قال ابن عباس ـ في رواية عطاء والكلبي ـ نزلت في أصحاب السفينة الذين أقبلوا مع جعفر بن أبي طالب من أرض الحبشة، كانوا أربعين رجلًا من الحبشة وأهل الشام».

وقال الضحاك: «نزلت في مَن آمَن من اليهود»(٤).

وقال قتادة وعكرمة: «نزلت في أصحاب محمد»(٥).

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل ١/٦٤، وانظر زاد المسير ١٣٨/١.

<sup>(</sup>٢) المحرّر الوجيز ٢٠٤/١.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول للواحدي ص ٤٠ .وانظر الوسيط ٢٠٠١، وبحر العلوم ١٥٥١، وتفسير الخازن ٧٠٤١، والبحر المحيط ٣٦٩١، والمحرر الوجيز ٢٠٤١، وتفسير القرطبي ٢٠٢٨.

<sup>(</sup>٤) أسباب النزول ص٤٠. وانظر تفسير الطبري ١٩٦٦، والوسيط ٢٠٠١، والبحر المحيط ٣٦٩/١.

<sup>(</sup>٥) أسباب النزول ص٤٠. وانظر معالم التنزيل ١١٠/١، وتفسير ابن كثير ١٦٣/١، وزاد المسير ١٣٩/١، والبحر المحيط ٣٦٩/١، وتفسير الخازن ٧٤/١ - ٧٠.

قلتُ: ذكره بأبسط منه الثعلبي، فقال: نزلت في أهل السفينة الذين قدموا مع جعفر، وكانوا أربعين رجلًا: اثنان وثلاثون من الحبشة، وثمانية من رهبان الشام منهم بحيرا.

وذكره يحيى بن سلام، عن ابن الكلبي، وزاد بعد قوله بحيرا: «وسبعة من اليهود، منهم عبدالله بن سلام، وابن صوريا».

قال الثعلبي: وقال الضحاك: «هم مَن آمن من اليهود: عبدالله بن سلام، وسعيد بن عمرو، وتمام بن يهودا، وأسيد وأسد ابنا كعب، وابن يامين، وعبدالله بن صوريا»(١).

وأما قول قتادة فأسنده الطبري عنه ورجّحه (۲)، وجَوَّز غيره أن يكون المراد عموم المسلمين. انتهى.

وهذا لا يمنع خصوص السبب.

وحكى أبو حيان<sup>(٣)</sup>: أنّ الأبعين كلهم من الحبشة، منهم اثنال وثلاثون من كبارهم، وثمانية كانوا ملّاحين<sup>(٤)</sup>.

وحكى [1/٤٣] ابن ظفر: أنها نزلت في النجاشي وحده، وكان أعلم النصارى في عصره بما أنزل الله على عيسى، حتى كان هرقل يبعث إليه علماء النصارى ليأخذوا عنه العلم<sup>(٥)</sup>.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَالنَّفُواْ يَوْمًا لَا يَجْزِى نَفْسُ عَن نَفْسِ شَيْنًا ﴾ تَقَدَّم [48] \_ \_ قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِ عُمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ ﴾ [البقرة: ١٢٧] (٢)

<sup>(</sup>۱) انظر البحر المحيط ۳٦٩/۱، وتفسير الخازن ۷۰/۱، وتفسير القرطبي ۹۳/۲، والوسيط ۲۰۰/۱، وتفسير الطبري ٥٦٦/١.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الطبري ١/٦٦١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر البحر المحيط ٢٦٩/١.

<sup>(</sup>٤) انظر البحر المحيط ٣٦٩/١ حيث قال: «وقيل: كان بعضهم من أهل نجران، وبعضهم من أهل الحبشة ومن الروم، وثمانية ملاحون أصحاب السفينة أقبلوا مع جعفر» اه.

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير القرطبي ٩٣/٢، وتفسير الخازن ٧٥/١.

<sup>(</sup>٦) في الأصل المخطوط: قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِـٰتُهُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ ﴾ هذه الآية من سورة =

قال عبدالرزاق: أنا معمر: بلغني أنّ سفينة نوح طافت بالبيت سبعاً، فلما أغرق الله قوم نوح، رُفع البيت وبقي أساسه، فبوأه الله تعالى لإبراهيم عليه السلام - بعد ذلك، فذلك قوله: ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِعُمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ﴾ "(١).

ذكره في تفسير «سورة القمر».

وأخرج الطبري من طريق أبي قلابة، عن عبدالله بن عمرو، قال: «لما أهبط الله آدم من الجنة، قال: إني منزل معك بيتاً يُطاف حوله كما يُطاف حول عرشي. فلما كان زمن الطوفان رُفع، فكانت الأنبياء يحجُّونه ولا يعلمون مكانه، حتى بوّأه الله لإبراهيم، وأعلمه مكانه، فبناه من خمسة أجبل: حراء، ولبنان، وثبير، وجبل الحمر، والطور»(٢).

## ـ قوله تعالى: ﴿وَأَتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِءَ مُصَلِّئَ ﴾ [البقرة: ١٢٥].

الحج رقم ٢٦، كما ترى، ولعل الحافظ ابن حجر - رحمه الله تعالى -. ذكرها هنا لمناسبة ذكر إبراهيم، وجعل البيت مثابة وأمناً... والله أعلم بالصواب، أو يكون الأمر غفلة من الناسخ - وهذا ما أميل إليه - لوجود الآية من سورة البقرة في سبب النزول.

<sup>(</sup>۱) رواه عبدالرزاق في تفسيره ۲۰/۲ وكان في الأصل: ﴿وَإِذْ بُوَأَنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَاتَ الْبِيْرَهِيمَ مَكَاتَ الْبِيْرَةِيهِ وَالمثبت من تفسير عبدالرزاق ۲۰/۲ وبهذا يظهر مناسبة ميلي بأن في النسخ غفلة. والله تعالى أعلم بالصواب وفي سنده انقطاع وإعضال كما ترى. وانظر أخبار مكة ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٣٤/٢، والطبري في تفسيره ١٣٢/٢ ــ ١٣٣، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، كما في الدر المنثور ٣٥٣/٤ عن قتادة في قوله: ﴿وَإِذْ بَوَأَنَا لِإِبْرَهِبَمَ مَكَابَ ٱلْيَشِبُ﴾.

ورواه ابن أبي شيبة في العرش، برقم (٤٠) ص٧٠، والذهبي في العلو (المختصر ص ١٢٩) عن أبي قلابة.

ورواه الطبري عن أبي قلابة، عن ابن عمرو.

ورواه عبدالرزاق في تفسير ٣٤/٢، والطبري في تفسيره ١٣٢/٢ ـ ١٣٣، والأزرقي في أخبار مكة ٤٢/١، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، كما في الدر المنثور ٣٥٣/٤ عن قتادة في قوله: ﴿وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ﴾. وانظر أخبار مكة ٣٥/١، وبحر العلوم ٢٩١/٢.

قال الفريابي: حدثنا سفيان \_ هو: الثوري \_، عن عبيد المكتب، عن مجاهد، قال: قال عمر: «لو اتخذنا من مقام إبراهيم مصلى، فأنزل الله تعالى: ﴿وَأَتَّخِذُوا مِن مَقَامِ إِبْرَهِعَمَ مُصَلِّى ﴾(١).

وأخرج الفاكهي من طريق يحيى بن زكريا بن أبي زائدة، عن مَنْ حدثه، عن عمر قال: «هذا مقام أبينا إبراهيم».

فقال عمر: أفلا نتخذه مصلى؟

فنزلت: ﴿وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِءَمَ مُصَلًّى ﴾ (٢).

قلت: وأصله في صحيح البخاري، أخرجه في الصلاة [٢/٤٣] والتفسير من طريق حميد الطويل، عن أنس، قال: قال عمر: «وافقتُ ربي في ثلاث: قلتُ: يا رسول الله، لو اتخذنا من مقام إبراهيم مصلى. فنزلت: ﴿ وَاَتَّخِذُوا مِن مَقَامِ إِنْهِ عَمَ مُصَلًى ﴾ الحديث (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في المصاحف ص۱۱۰ ـ ۱۱۱ من طرق عن مجاهد، عن عمر، ومجاهد ولد في خلافة عمر. انظر جامع التحصيل ص۲۷۳ ـ ۲۷۲، والمراسيل ص۲۰۳ ـ ۲۰۶.

<sup>(</sup>٢) رواه السمرقندي في بحر العلوم ١٥٧/١ وفي سنده انقطاع. ويشهد له ما قبله وما بعده. ورواه أبو بكر بن أبي شيبة عن أبي ميسرة، عن عمر. انظر مختصر إتحاف السادة المهرة ٢٥١/٤، والمطالب العالية (٣٥٥٣).

وفي كتاب التفسير، باب (٩) ﴿وَاتَّغِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِـُمَ مُصَلِّى ﴾ حديث رقم (٤٤٨٣) ١٦٨/٨. وفسي سسورة الأحــزاب، بـــاب (٨) ﴿لَا نَدْخُلُواْ بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا َأَن يُؤْذَك لَكُمْ . . . ﴾ حديث رقم (٤٧٩٠) ٨٧٧/٨.

وفي سورة التحريم، باب (٥) ﴿عَسَىٰ رَبُّهُ، إِن طَلَّقَكُنَّ أَن يُبْدِلَهُۥ أَزْوَبُا خَيْرًا مِّنكُنَّ . . . ﴾، حديث رقم (٤٩١٦) ٨/٦٠٠.

والترمذي في كتاب التفسير، باب (٣) من سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٥٩ ـ ٢٩٦٠)

وأخرجه الترمذي من هذا الوجه بلفظ: «إنّ عمر قال: يا رسول الله، لو صليت خلف المقام، فنزلت»(١).

وأخرج ابن أبي حاتم من طريق ابن جريج، عن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين، عن أبيه، أنه سمع جابراً يحدث عن حجة النبي \_ على الله الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

قال: «نعم».

= والنسائي في كتاب التفسير من سننه الكبرى، باب (١٣) ﴿وَالنَّخِذُوا مِن مَقَامِ إِبْرَهِعَهُ مُصَلِّي ﴾، حديث رقم (١٠٩٨) ٢٨٩/٦ \_ ٢٩٠.

وفي سورة الأحزاب، باب (٢٨٧) قوله تعالى: ﴿لَا نَدْخُلُواْ بَيُونَ ٱلنَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَكَ لَكُمْ ﴾ حديث رقم (١١٤١٨) ٣٥/٦ بذكر الحجاب.

وفي سورة التحريم، باب (٣٩) ﴿عَسَىٰ رَبُّهُۥ إِن طَلَقَكُنَ أَن يُبْدِلَهُۥ أَزْفَجًا خَيْرًا مِنكُنَ ﴾ حديث رقم (١١٦١١) ٤٩٦/٦ بقصة اجتماع النساء في الغيرة.

وابن ماجه في كتاب إقامة الصلاة، باب (٥٦) القبلة، حديث رقم (١٠٠٩).

وأحمد في المسند ٢٣/١ ـ ٢٤ ـ ٣٦ ـ ٣٧.

وفي الفضائل، حديث رقم (٤٣٤ ـ ٣١٥) ١/٣١٥ ـ ٣١٦، وحديث رقم (٤٣٧) ١/٣١٧، وفي الفضائل، حديث رقم (٤٣٧) ٤٣١/١ بطوله. وحديث رقم (٢٨٧) ٤٣١/١ بطوله. والدارمي في سننه في المناسك، باب (٣٣) الصلاة خلف المقام، حديث رقم (١٨٤٩) ٢٧/٢.

وسعيد بن منصور في سننه، في كتاب التفسير من سورة البقرة، حديث رقم (٢١٥) 7.٩/٢ ـ ٦٠٩/٢ بطوله.

والطبراني في الصغير ٣٨/٢ بطوله. وفي الأوسط حديث رقم (٦٢٠٣) ٢٠٧/٦ (الطبعة المصربة).

وابن أبى داود في المصاحف ص١٠٩.

والواحدي في الوسيط ٢٠٥/١ بطوله.

والطبري في تفسيره ٧/٥٨٣.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٦٨٩٦) ٣١٩/١٥ ـ ٣٢٠.

والبيهقي في سننه ٨٨/٧ ـ ١٠٩. وابن عدي في الكامل ٢/ ٣٨٤.

والبغوي في تفسيره ١١٣/١ بطوله.

وفي شرح السنة، حديث رقم (٣٨٨٧) ٩٤/٩٤ ـ ٩٤ بطوله.

(١) سبق تخريجه.

قال: أفلا نتخذه مصلى؟

فأنزل الله: ﴿وَٱتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَهِـَّكُم مُصَلِّلٌ ﴾ (١).

سنده صحيح، وأصله عند مسلم (٢).

وأخرج النسائي، وابن مردويه ـ من حديث جابر ـ نحوه (٣).

وابن مردويه، كما في الدر المنثور ١١٨/١ ـ ١١٩.

وفي سنده عند ابن أبي حاتم: عبدالوهاب بن عطاء: ضعيف. وابن جريج يدلس، ولكن رواه ابن ماجه من طريق الوليد بن مسلم حدثنا أنس به. وهو صحيح.

(٢) رواه مسلم في كتاب الحج، باب (١٩) حجة النبي ـ ﷺ ـ حديث رقم (١٢١٨) ٢/٨٨٦ ـ ٨٩٣.

وأبو داود في كتاب المناسك، باب (٥٦) صفة حجة النبي ـ ﷺ ـ حديث رقم (١٩٠٥ ـ ١٨٠٠ ـ ١٨٧.

والنسائي في كتاب المناسك، باب (٤٦) الكراهية في الثياب المصبغة للمحرم 18٣/٥- 1

وابن ماجه في كتاب المناسك، باب (٨٤) حجة رسول الله ـ على -، حديث رقم (٣٠٧٤).

والدارمي في كتاب المناسك، باب (٣٤) في سنة الحاج، حديث رقم (١٨٥٠ - ١٨٥٠) ٧١. - ٧١.

والحميدي في مسنده، حديث رقم (١٢٩٣) ١١/٢٥ مختصراً.

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (١٩٦٨) ص٢٣٢ ـ ٢٣٣ بطوله.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٢٠٢٧ ـ ٢٠٢٨) ٢٣/٤ ـ ٢٦ بطوله، وحديث رقم (٢٠٢٨ ـ ٩٣/٤ ـ ٢٦ بطوله، وحديث رقم (٢١٣٦)

وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (٢٦٠٣) ١٦٤/٤.

وابن الجارودي في المنتقى، حديث رقم (٤٦٥) ٨٩/٢ ـ ٩١ بطوله.

وابن أبي داود في المصاحف ص١٠٨ ـ ١٠٩ مختصراً.

والبيهقي في سننه ٧/٥ ـ ٩.

(۳) انظر سنن النسائي ٥/٢٣٩ ـ ٢٤٠، ومسند أبي يعلى ٢٦/٤، وابن خزيمة (٢٦٢٦)،
 وأحمد ٣/٠٣، وابن أبي داود في المصاحف ص١٠٨.

 <sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (۱۲۰۵) ۲۷۰/۱ – ۳۷۱.
 وابن ماجه في سننه، حديث رقم (۱۰۰۸).

وحكى الثعلبي عن ابن كيسان، قال: ذكروا أنّ رسول الله \_ رَهِ عَلَى الله عنه مرّ بالمقام ومعه عمر، فقال: يا رسول الله أليس هذا مقام إبراهيم؟

قال: «بلي».

قال: أفلا نتخذه مصلى؟

قال: «لم أؤمر بذلك».

فلم تغب الشمس من يومهم حتى نزلت».

- قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةٍ إِبْرَهِ عَمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَةً ﴾ الآية [البقرة: ١٣٠]

ذكر الثعلبي، وتبعه الزمخشري<sup>(۱)</sup>: أنّ عبدالله بن سلام دعا ابني أخيه سلمة ومهاجر إلى الإسلام، وقال لهما: لقد علمتما أنّ الله قال في التوراة: إني باعث من ولد إسماعيل نبياً اسمه أحمد، فمَنْ آمن به فقد رشد واهتدى، مَنْ لم يؤمن به فهو ملعون.

فأسلم سلمة، وامتنع مهاجر.

فنزلت: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّةٍ إِبْرَهِ عَمَ ﴾ الآية (٢).

وقد وجدته في تفسير [1/22] مقاتل بن سليمان، فذكره بلفظه إلى قوله: «فقال لهما: ألستما تعلمان أنّ الله قال لموسى» فذكره بلفظ: «من ذرية».

وفيه: "وإنه ملعون من كذّب بأحمد النبي، وملعون مَنْ لم يتبع دينه".

ولم يذكر: «فمن آمن به فقد رشد واهتدى».

<sup>(</sup>۱) الكشاف ۳۱۲/۱.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الخازن ٨٢/١، ومعالم التنزيل ١١٧/١، والبحر المحيط ٣٩٤/١، وزاد المسير ١١٤٧١، والسيوطى في أسباب النزول ص٢٦، وبحر العلوم ٨٢/١.

وقال في آخره: «وأبى مهاجرُ، ورَغِبَ عن الإسلام، فأنزل الله: ﴿وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةِ إِبْرَهِ عَمَ إِلَا مَن سَفِهَ نَفْسَةً﴾ إلى آخر الآية (١).

\_ قوله تعالى: ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ . يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ ﴾ الآية [البقرة: ١٣٣]

قال الواحدي (٢٠): «نزلت في اليهود حين قالوا للنبي - ﷺ -: ألستَ تعلم أنَّ يعقوب يوم مات أوصى نبيه باليهودية؟ فنزلت».

قلتُ: ذكره مقاتل بن سليمان (٣) بلفظه، وذكره الواحدي في الوسيط (٤) أيضاً، وزاد: ﴿ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعَبُدُونَ مِنْ بَعَدِي﴾.

قال ابن عباس: وذلك أنّ الله تعالى لم يقبض نبياً حتى يخيّره بين الموت والحياة.

فلما حضرت وفاة يعقوب، قال: أنظرني حتى أسأل ولدي، وأوصيهم.

ففعل الله به ذلك.

فجمع ولده ـ وهم اثنا عشر رجلًا ـ وجمع أولادهم، وقال لهم: قد حضر أجلى، فما تعبدون من بعدي؟

قالوا: ﴿نَعْبُدُ إِلَنْهَكَ وَإِلَنْهَ ءَابَآبِكَ﴾ إلى آخر الآية.

<sup>(</sup>١) انظر زاد المسير ١٤٧/١، والبحر المحيط ٣٩٤/١، وأسباب النزول للسيوطي ص٢٦٠.

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول للواحدي ص٤١، وانظر الوسيط ٢١٦/١ ـ ٢١٧، وزاد المسير ١٤٩/١، والمحرر والبحر المحيط ٢٠٠/١، وتفسير الخازن ٨٤/١، ومعالم التنزيل ١٨٨/١، والمحرر الوجيز ٢١٣/١، وتفسير الطبري ٦١٢/١ ـ ٦١٣.

<sup>(</sup>۳) تفسیر مقاتل ۷۰/۱.

<sup>(</sup>٤) الوسيط ٢١٧/١، وانظر تفسير الخازن ٨٤/١، وتفسير ابن كثير ١٨٦/١، ومعالم التنزيل ١١٨٠/ - ١١٨/١ والبحر المحيط ٢٠٠/١، والمحرر الوجيز ٢١٤/١.

فذلك قوله تعالى: ﴿أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ﴾ الآية»(١).

كذا ذكره بغير سند، وذكر نحوه الثعلبي عن عطاء، وقال أيضاً: قال الكلبي: «لما دخل يعقوب مصر رآهم يعبدون الأوثان والنيران، فجمع ولده - وخاف عليهم - فقال: ما تعبدون من بعدي؟»(٢).

وقال ابن ظفر: قيل: إنّ سبب نزولها: أنّ اليهود اعتذروا عن امتناعهم من الإسلام، بأنّ يعقوب أوصى الأسباط عندما حضره الموت، بأن لا يبتغوا [٢/٤٤] بملة اليهود بدلًا، فنزلت: ﴿أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ﴾"(٣).

\_ قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَكَرَىٰ ثَهْتَدُواً ﴾ [البقرة: ١٣٥]

قال الواحدي<sup>(٤)</sup>: قال ابن عباس: «نزلت في رؤوس يهود المدينة: كعب بن الأشرف، ومالك بن الضّيف، ووهب بن يهودا، وأبي ياسر بن أخطب.

وفي نصارى نجران، وذلك أنهم خاصموا المسلمين في الدين، كلّ فرقة تزعم أنها أحقّ بدين الله من غيرها.

فقالت اليهود: نبينا موسى أفضل الأنبياء، وكتابنا التوراة أفضل الكتب، وديننا أفضل الأديان.

وكفرت بالإنجيل، وبعيسى، وبالقرآن، وبمحمد.

<sup>(</sup>۱) انظر الوسيط ۲۱۷/۱، وتفسير الخازن ۱/۸۶، والمحرر الوجيز ۲۱٤/۱، والبحر المحيط ۱۲۰/۱، وتفسير البغوي ۱۱۸/۱ ـ ۱۱۹، وتفسير ابن كثير ۱۸٦/۱، وبحر العلوم ۱/۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الخَازِن ٨٤/١، والمحرر الوجيز ٢١٤/١، والبحر المحيط ٢٠٠/١ - ٢٠٠، ورمعالم التنزيل ١١٨/١، وتفسير ابن كثير ١٨٦/١.

 <sup>(</sup>۳) انظر المحرر الوجيز ۲۱٤/۱، وزاد المسير ۱٤٩/۱، والوسيط ۲۱٦/۱ ـ ۲۱۷، وتفسير الطبري ۲۱۲/۱ ـ ۲۱۳، وبحر العلوم ۱/۰۱۰.

<sup>(</sup>٤) أسباب النزول ص٤١.

وقالت النصارى: نبينا عيسى أفضل الأنبياء، وكتابنا الإنجيل أفضل الكتب، وديننا أفضل الأديان.

وكفرت بمحمد، وبالقرآن.

وقال كلُّ واحد من الفريقين للمؤمنين: كونوا على ديننا، فلا دين إلّا هو، ودعوهم إلى دينهم $^{(1)}$ .

قلتُ: وكذا ذكره الثعلبي<sup>(٢)</sup>، وفي آخره: «فقال الله تعالى: قل يا محمد ﴿بَلْ مِلَّةَ إِبْرَهِعَوَ﴾ انتهى.

والذي ذكره ابن جرير عن ابن عباس ـ من رواية ابن إسحاق بالسند المتكرر ـ أخصر من هذا، ولفظه: «قال عبدالله بن صوريا الأعور لرسول الله ـ عليه، فاتبعنا يا محمد تهتد.

وقالت النصاري مثل ذلك.

فأنزل اللهُ ـ عز وجل ـ: ﴿وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَدَىٰ تَهْتَدُوا ۗ﴾ "" .

وذكره مقاتل بن سليمان (٤) بلفظ: «إنّ رؤوس اليهود: «كعب بن الأشرف، وكعب بن أسيد، وأبا (٥) ياسر بن أخطب، ومالك بن الضيف، وعازارا، وأشمويل، وحميسا، والسيد، والعاقب، ومَنْ معهم من نصارى نجران، قالوا للمؤمنين: كونوا على ديننا، فإنه ليس دين إلّا ديننا.

<sup>(</sup>۱) انظر معالم التنزيل ۱۱۹/۱، والبحر المحيط ۲۰۰۱، والوسيط ۲۱۸/۱، وتفسير الخازن ۸۲/۱، وبحر العلوم ۱۶۱۱۱.

<sup>(</sup>۲) انظر تفسير الخازن ۸٤/۱.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير في تفسيره /٦١٥.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٣٠٠) ٣٩٦/١. وابن المنذر، وابن إسحاق، كما في الدر المنثور ٧/٠.

وابن المنذر، وابن إسحاق، كما في الدر المنثور ١٤٠/١. وانظر تفسير ابن كثير ١٨٦/١، وأسباب النزول للسيوطي ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل ٧٠/١.

<sup>(</sup>٥) في المخطوطة: وأبو ياسر.

فأكذبهم الله [1/٤٥] تعالى، فقال: ﴿ بَلَ مِلَّةَ إِبَرَهِ عَرَ خَنِيفًا ﴾ . ثم أمر المؤمنين، فقال: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَكَا بِٱللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ الآية (١٠) .

ز \_ قوله تعالى: ﴿قُولُوٓا مَامَنَا بِاللَّهِ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْنَا﴾ الآية [البقرة: ١٣٦]

أخرج الطبري من طريق ابن إسحاق ـ بسنده المتكرر ـ قال: «أتى رسولَ الله ـ على الله ـ نفرٌ من اليهود ـ فيهم أبو ياسر بن أخطب، ورافع بن أبي رافع، وعازر، وخالد، وإزار بن أبي إزار، وأشيع ـ فسألوه عمن يؤمن به من الرسل.

فقال: «أؤمن بالله، وما أنزل إلينا، وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط، وما أوتي موسى وعيسى».

فلما ذكر عيسى، جحدوا نبوته، وقالوا: لا نؤمن بعيسى، ولا نؤمن بمن آمن به.

فأنزل الله: ﴿فُولُوا ءَامَنَا بِٱللَّهِ ۗ إلى قوله: ﴿لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ ﴾.

وأنزل الله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِنَابِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَاۤ إِلَآ أَنْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَمَاۤ أَزِلَ إِلَيْنَا وَمَاۤ أُنزِلَ مِن قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرُكُمْ فَاسِقُونَ ﴿ وَأَلَى اللَّهِ عَالَاتُهُ : ٥٩] (٢).

ز ـ قوله تعالى: ﴿ نَسَكُنْبِكُمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّعِيعُ الْعَكِيمُ [البقرة: ١٣٧] قال مقاتل بن سليمان (٣): «لما تلا النبي ـ ﷺ ـ على الناس هذه الآية ﴿ قُولُواْ ءَامَنَكَا بَاللَّهِ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) انظر الوسيط ۲۱۸/۱، والبحر المحيط ۲۰۰۱، وبحر العلوم ۱۹۱۱، وتفسير البغوي ۱۹۱۸، وتفسير الخازن ۸٤/۱.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٦١٨/١ ـ ٦١٩ وعنده: وعازر، وخالد، وزيد، وأزار بن أبي أزار، وأشيع.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٣٠٩) ١٩٩٩.

وابن هشام في السيرة ٢٢٩/٢ ـ ٢٣٠. وانظر المحرر الوجيز ٢١٥/١، وتفسير القرطبي . ٩٦/٢، وتفسير ابن كثير ١٨٧/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل ٧١/١ بمعناه.

قالت اليهود: لم نجد للإسلام في التوراة ذكراً.

وقالت النصارى: كيف نتبعك، وأنت تجعل عيسى كالأنبياء؟

فأنزل الله تعالى: ﴿ نَسَيَكُنِيكُهُمْ ٱللَّهُ ۚ وَهُوَ ٱلسَّكِيمُ ۗ ٱللَّهُ عَلَيْكُ ﴾.

فأنجز له ما وعده به: فأجلى بنى النضير، وقتل قريظة»(١).

- قوله تعالى: ﴿ مِنْغَةَ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِنْغَةً ﴾ [البقرة: ١٣٨]

قال الواحدي (٢٠): قال ابن عباس: «إنّ النصارى كانوا إذا ولد لأحدهم ولد، فأتت عليه ستة أيام، صبغوه في ماء لهم ـ يقال له المعمودي ـ ليطهروه بذلك.

ويقولون: هذا طهور مكان الختان [٧/٤].

فإذا فعلوا ذلك، قالوا: الآن صار نصرانياً».

قلت: ذكره قبله الطبري (٣) فقال في قوله: ﴿ صِبْغَةَ اللّهِ ﴾ يعني: صبغة الإسلام. وذلك أنّ النصارى إذا أرادت أن تنصّر أطفالها، جعلتهم في ماء لهم، تزعم أنّ ذلك تقديس لها بمنزلة الختان (٤) لأهل الإسلام، وأنه صبغة لهم في النصرانية. فقال الله تعالى \_ إذ قالوا للمسلمين: كونوا هوداً أو نصارى تهتدوا \_: قل لهم يا محمد: بل اتبعوا ملة إبراهيم \_ صبغة الله: وهي الحنيفية المسلمة \_ ودعوا الشرك والضلال».

وأخرج من طريق قتادة، قال: «إنّ اليهود تصبغ أبناءها يهوداً،

<sup>(</sup>۱) انظر الوسيط ۲۲۲/۱، والمحرر الوجيز ۲۱٦/۱، وتفسير القرطبي ۹۷/۲، وبحر العلوم ۱۲۰/۱، وتفسير الطبرى ۲۲۱/۱، ومعالم التنزيل ۱۲۰/۱.

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول للواحدي ص٤١، وتفسير الطبري ٢٢١/١ ـ ٢٢٢. وانظر معالم التنزيل ١٢١/١، وبحر العلوم ١٦٢/١، والوسيط ٢٢٢/١، والمحرر الوجيز ٢١٦/١، وتفسير الخازن ٥٨/١.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير الطبري ٦٢١/١ ـ ٦٢٢.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري ٢٢٢/١ بلفظ: بمنزلة غسل الجنابة.

والنصارى تصبغ أبناءها نصارى، وإن صبغة الله الإسلام»(١).

ثم أسند عن ابن عباس (٢)، وعن جماعة من التابعين، أنّ معنى «الصبغة» الدين. وهي كقوله تعالى: ﴿فِطْرَتَ ٱللَّهِ ﴾ أي: دين الله (٣).

وذكر ابن ظفر أنّ «الصبغة» عند اليهود: الختان يوم السابع ـ يرون أنهم يدخلونه في اليهودية بالختان ـ فلما ترك النصارى الختان، غمسوا المولود في ماء لهم ـ سموه ماء المعمودية ـ وزعموا أنّ يحيى بن زكريا صبغ عيسى في الماء المذكور<sup>(3)</sup>.

قولٌ آخر: أخرج ابن مردویه ـ في تفسیر هذه الآیة ـ من طریق أشعث بن إسحاق، عن جعفر بن أبي المغیرة، عن سعید بن جبیر، عن ابن عباس، عن النبي ـ على ـ قال: «قالت بنو إسرائیل: یا موسی، هل یصبغ ربك؟

فقال: اتقوا الله.

فناداه ربُّه: یا موسی، الألوان كلّها من صبغي $^{(o)}$ .

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري ۲۲۲/۱ بأتم منه، وعبد بن حميد، وابن المنذر، كما في الدر المنثور المالي ١٤١/١ . وانظر تفسير القرطبي ٩٨/٢.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره ۲۲۳۱، وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (۱۳۲۲) وراد ٤٠٢/١ . وانظر البحر المحيط ٤١١/١، والوسيط ٢٢٢/١، ومعالم التنزيل ١٢١/١، وراد المسير ١٥١/١، وتفسير ابن كثير ١٨٨/١، والدر المنثور ١٤١/١.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير الطبري ٢٢٢/١ ـ ٦٢٣، وتفسير ابن أبي حاتم ٤٣/١، وتفسير عبدالرزاق ١٦٠/١، والمحرر الوجيز ٢١٦/١، وبحر العلوم ١٦٢/١، وتفسير القرطبي ٩٧/٢ ـ ٩٨، ومعالم التنزيل ١٢١/١، وزاد المسير ١٠٥/١، وتفسير ابن كثير ١٨٨/١.

<sup>(</sup>٤) انظر الوسيط ٢٢٢/١، وبحر العلوم ١٦٢/١.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن مردویه، والضیاء في المختارة، حدیث رقم (١٠٧) ١١١/١٠ مرفوعاً، كما في الدر المنثور ١٤١/١ .وانظر تفسیر ابن كثیر ١٨٨/١، والحلیة لأبي نعیم ٢٠٢/٤، ورواه ابن أبي حاتم في تفسیره، حدیث رقم (١٣٢٣) (١٣٢٣)، وأبو الشیخ في العظمة، حدیث رقم (١٣٨) ٢٧٦/٤ ـ ٥٠٥، وأبو نعیم في الحلیة ٢٧٦/٤ موقوفاً. وانظر تفسیر ابن كثیر ١٨٨/١، والدر المنثور ١٤١/١.

وأنزل الله على نبيه: ﴿ صِبْغَةَ اللَّهِ ۗ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً ﴾.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَتُكُمَّآ جُونَنَا فِي اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٣٩]

قال ابن ظفر: كانوا قالوا للمسلمين: نحن [1/٤٦] أبناء الله وأحباؤه، وأولى منكم. فنزلت هذه الآية: ﴿قُلْ أَتُحَاَّجُونَنَا فِي اللَّهِ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمُ ﴾ إلى آخرها(١).

- قسوله تسعالسى: ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّن كَتَمَ شَهَدَةً عِندَهُ مِنَ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٤٠]

قال الطبري: نزلت في حقّ مَن قال: إنّ إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب كانوا هوداً أو نصارى.

ثم كتموا شهادة عندهم من الله: أنهم كانوا مسلمين (٢).

ثم أسند من طريق أبي الأشهب، عن الحسن البصري قال ـ لما تلا هذه الآية ـ: والله لقد كان عند القوم من الله شهادة: أنّ أنبياءه بُرآء من الله شهادة أنّ دماءكم وأموالكم بينكم حرام»(٣).

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس ـ في هذه الآية ـ قال: «هم أهل الكتاب، كتموا الإسلام وهم يعلمون أنه دين الله يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل، وأنّ الأنبياء لم يكونوا يهوداً ولا

<sup>=</sup> قال الحافظ ابن كثير ١٨٨/١: «كذا وقع في رواية ابن مردويه مرفوعاً. وهو في رواية ابن أبي حاتم موقوف، وهو أشبه، إن صحّ إسناده، والله أعلم» اه.

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير الطبري ۹۸/۲، وتفسير الخازن ۸٦/۱، ومعالم التنزيل ۱۲۱/۱، والمحرر الوجيز ۲۱۲۱/۱، والبحر المحيط ٤١٢/١، وتفسير الطبري ٦٢٤/١.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الطبري ٢/٥٦١ ـ ٦٢٦، وتفسير الخازن ٨٦/١، وزاد المسير ١٥٢/١.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٦٢٦/١ .وانظر الوسيط ٢٢٣/١، والبحر المحيط ٤١٥/١، ووقف وتفسير ابن كثير ١٨٨/١، والدر المنثور ١٤١/١ .ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٣٢٩) ٢٠٠١ من طريق عباد بن منصور، عن الحسن بأتم منه.

نصاری، بل كانت اليهودية والنصرانية بعدهم بزمان»(۱).

وعن عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم، قال: «نزلت في يهود سُئلوا عن النبي \_ رَبِّيْ \_ عن صفته في كتاب الله عندهم، فكتموا الصفة»(٢).

ومن طرق أخرى عن قتادة مثله سواء $^{(7)}$ .

وأخرج عبد بن حميد من طريق شَيْبَان، عن قتادة: «هم اليهود كتموا الإسلام وهم يعلمون أنه حق، وكتموا محمداً وهم يعلمون أنه رسول الله»(٤).

\_ قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ أُمَّةٌ قَدُ خَلَتً ﴾ الآية الثانية [البقرة: ١٤١]

قال ابن ظفر: «قيل: أعيدت لأنهم جادلوه مرتين، في أمرين:

أحدهما: أنّ يعقوب أوضى ذريته بالثبات على اليهودية.

والثاني: أنّ إبراهيم ومَنْ ذكر معه، كانوا هوداً أو نصارى.

فأنزلت مرتين، وتلاها عليهم في مقامين [٢/٤٦] فأنزلت

- قوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَنهُمْ عَن قِبْلَهِمُ الَّتِي كَانُواْ عَلَيْهِمُ اللَّهِ [البقرة: ١٤٢] عَلَيْهَا قُل يَلْهِ الْمَشرِقُ وَالْمَغْرِبُ ﴾ الآية [البقرة: ١٤٢]

أسند الواحدي<sup>(٦)</sup> من طريق أبي إسحاق، عن البراء، قال: «لما قدم رسول الله \_ ﷺ \_ المدينة، صلّى نحو بيت المقدس ستة عشر شهراً، وكان يحب أن يوجّه نحو الكعبة.

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره ٦٢٦/١، وانظر الوسيط ٢٢٣/١، والبحر المحيط ١/٥١٦.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٢/٧٢١ .وانظر تفسير القرطبي ٢/١٠٠، وزاد المسير ١٥٢/١.

<sup>(</sup>٣) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٢٠/١، والطبري ٦٢٧/١ مِن طريقه. وانظر تفسير زاد المسير ١٩٢١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري ٦٢٦/١ ـ ٦٢٦ وعنده: سعيد بدل: شيبان. وانظر الدر المنثور ١٤١/١، ومعالم التنزيل ١٢١/١، وزاد المسير ١٥٢/١.

<sup>(</sup>٥) انظر البحر المحيط ١٦٦/١ ـ ٤١٧، وتفسير الخازن ٨٦/١.

<sup>(</sup>٦) أسباب النزول ص٤٢.

فأنزل الله ـ عز وجل ـ: ﴿قَدْ زَىٰ تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِي ٱلسَّمَآءِ ۚ فَلَنُولِيَنَكَ وَجَهِكَ فِي ٱلسَّمَآءِ فَلَنُولِيَنَكَ وَبَالَةً تَرْضَكُما أَ فَوَلِ وَجَهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَاءِ ﴾.

فقال السفهاء من الناس \_ وهم اليهود \_: ﴿مَا وَلَنَهُمْ عَن قِبْلَهِمُ الَّتِي كَانُواْ عَلَيْهُمُ الَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا ﴾ فـــأنـــزل الله \_ عـــز وجـــل \_: ﴿قُل لِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ۚ يَهْدِى مَن يَشَآهُ﴾ (١).

وفي كتاب الصلاة، باب (٣١) التوجّه نحو القبلة، حديث رقم (٣٩٩) ٥٠٢/١. وفي كتاب التفسير، من سورة البقرة، باب (١٢) ﴿سَيَقُولُ ٱلسُّنَهَآءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَنَهُمْ عَن

قِبَلَيْهُمُ الَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَأَ﴾، حديث رقم (٤٤٨٦) ١٧١/٨. وباب (١٨) ﴿وَلِكُلِّ وِجَهَةٌ هُو مُولِيَّاً فَاسَتَبْقُواْ الْخَيْرَةِ ۚ . . . ﴾، حديث رقم (٤٤٩٦) ١٧٤/٨.

وفي كتاب أخبار الآحاد، باب (١) ما جاء في إجازة خبر الواحد، حديث رقم (٧٢٥٢) ٢٣٢/١٣.

ومسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب (٢) تحويل القبلة من القدس إلى الكعبة، حديث رقم (٥٢٥) ٣٧٤/١.

والترمذي في كتاب الصلاة، باب (٢٥٥) ما جاء في ابتداء القبلة، حديث رقم (٣٤٠) 17٨/٢ \_ 17٨/٢.

وفي كتاب التفسير، باب (٣) ومن سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٦٢) •/٢٠٠ ـ ٢٠٠٨. والنسائي في كتاب الصلاة، باب (٢٢) فرض القبلة، ٢٤٢/١ ـ ٢٤٣.

وفي كتاب القبلة، باب (١) استقبال القبلة ٢٠/٢ ـ ٦٠.

والنسائي في كتاب النفسير من سننه الكبرى، باب (١٥) ﴿سَيَعُولُ ٱلسُّفَهَاءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَنْهُمْ عَن قِبَلَئِمُ﴾ حديث رقم (١١٠٠٠ ـ ١١٠٠١) ٢٩٠/٦. وباب (١٦) ﴿قَدْ زَى تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِي ٱلسَّمَاءُ فَلَنُولِيَنَكَ قِبَلَةً رَضَدَهُمُ حديث رقم (١١٠٠٣) ٢٩١/٦.

وابن ماجه في كتاب إقامة الصلاة، باب (٥٦) القبلة، حديث رقم (١٠١٠).

وأحمد في المسند، ٢٨٩/٤.

وأبو عوانة ٢/٣٩٣ ـ ٣٩٤ و٢/١٨ ـ ٨٢.

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (٧١٩) ص٩٨.

وابن جرير في تفسيره ٢/٥.

وأبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، حديث رقم (٢٢) ص١٩.

وسعید بن منصور فی سننه، حدیث رقم (۲۲۳ ـ ۲۲۴) ۲۱۱/۲ ـ ۲۲۲.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (١٧١٦) ٢١٧/٤ ـ ٦١٨.

=

أخرجه البخاري عن عبدالله بن رجاء، عن إسرائيل عنه (١).

وأخرج ـ أيضاً ـ من طريق أبي بكر بن عياش، عن أبي إسحاق نحوه، وقال فيه: «ثم علم الله هَوَى نبيه، فنزلت: ﴿قَدْ نَرَىٰ تَقَلَّبَ وَجَهِكَ فِي السَّكَآءُ فَلَنُولِيَنَكَ قِبْلَةً تَرْضَنها ﴾ (٢).

وقال: أخرجاه من طرق عن أبي إسحاق (٣)، وهو كما قال.

ومن طرقه عند البخاري - من رواية زهير، عن أبي إسحاق - بلفظ: «صلّى إلى بيت المقدس ستة عشر أو سبعة عشر شهراً، وكان يعجبه أن تكون قبلته قِبَل البيت» الحديث<sup>(٤)</sup>.

وذكر مقاتل ـ في تفسيره (٥) ـ قال: «فلما صرفت القبلة إلى الكعبة، قال مشركو مكة: قد تردّد على محمد أمره، واشتاق إلى مولد آبائه، وقد توجّه إليكم، فهو راجع إلى دينكم.

فَكَانَ ذَلِكَ سَفَهَا مِنهِم، فأنزل الله تعالى: ﴿سَيَقُولُ ٱلسُّفَهَاءُ مِنَ ٱلنَّاسِ﴾ الآية.

<sup>=</sup> وابن الجارود في المنتقى، حديث رقم (١٦٥) ١٦١/١. وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (٤٢٨) ٢٢٢/١.

والدارقطني في سننه ٢٧٣/١ ـ ٢٧٤.

والبيهقي في سننه ٢/٢ ـ ٣.

والواحدي في أسباب النزول ص٤٢.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (٤٤٤) ٣٣٢/١ ـ ٣٣٣.

<sup>(</sup>١) رواية عبدالله بن رجاء عند البخاري، حديث رقم (٣٩٩)، والبيهقي ٢/٥.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه، حدیث رقم (۱۰۱۰)، والطبری ۲/۵، والواحدی فی أسباب النزول ص۲۶، والوسیط ۲۲۸/۱ ـ ۲۲۹ من طریق أبی بکر بن عیاش.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) رواية زهير عند: البخاري، حديث رقم (٤٠ ـ ٤٤٨٦)، وأحمد في المسند ٢/٨٣، وابن الجارود، حديث رقم (١٦٥)، والطبري في تفسيره ٢/٥، والبيهقي في سننه ٢/٢ ـ ٣٠، والبغوي في تفسيره ١٢٤١ ـ ١٢٠.

<sup>(</sup>a) تفسير مقاتل ٧٣/١، وانظر الوسيط ٢٢٦/١، والدر المنتور ١٤٢/١، وتفسير الخازن ٨٧/١. ومعالم التنزيل ١٢٢/١.

وأخرج الطبري من طريق أبي إسحاق ـ بسنده المتكرر إلى ابن عباس ـ قال: «لما صرفت القبلة عن الشام إلى الكعبة ـ وذلك في رجب على رأس ستة عشر (۱) شهراً من مقدم رسول الله [١/٤٧] ـ على المدينة، أتى رسول الله ـ على - رفاعة بن قيس، وقردم بن عمرو، وكعب بن الأشرف، ونافع بن أبي نافع ـ وفي رواية: ورافع بن أبي رافع ـ، والحجاج بن عمرو ـ حليف كعب بن الأشرف ـ، والربيع بن أبي الحقيق، وكنانة بن أبي الحقيق فقالوا: يا محمد، ما وَلَاكُ عن قبلتك التي كنتَ عليها، وأنت تزعم أنك على ملة إبراهيم ودينه؟ ارجع إلى قبلتك التي كنت عليها، نتبعك ونصدقك ـ وإنما يريدون فتنته عن دينه ـ فأنزل الله فيهم: ﴿ سَبَقُولُ السُّفَهَا مُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَاكُمْ عَن قِبَلَغُمْ اللَّي قوله: ﴿ عَلَى عَقِبَيَةً ﴾ (٢).

وقيل: أراد بالسفهاء: أهل الكتاب.

حكاه الطبري، قال: «وقال آخرون: قاله المنافقون استهزاءً»(٣).

ثم أسند من طريق أسباط، عن السدي قال: «لما وُجَه النبي \_ عَنَيْ \_ قِبَل المسجد الحرام، اختلف الناسُ فكانوا أصنافاً:

فقال المنافقون: ما بالهم كانوا على قبلة زماناً ثم تركوها؟

فأنزل الله ـ عز وجل ـ في المنافقين: ﴿سَيَقُولُ ٱلسُّفَهَآءُ مِنَ ٱلنَّاسِ﴾ الآية (٤٠). وحكى الماوردي عن الزجاج، قال: ذلك كفار قريش (٥٠).

قلت: وحكاه يحيى بن سلام عن تفسير الحسن البصري، ونبُّه على

<sup>(</sup>١) في الطبري: سبعة عشر.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري ۴/۲، وابن إسحاق، وابن أبي حاتم برقم (۱۳۲۷) ۲٤۷ ـ ۲٤۸ (العصرية)، والبيهقي في الدلائل، كما في الدر المنثور ۲۰۰۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٧/٢ .وانظر البحر المحيط ٢٠٠١، وتفسير ابن كثير ١٨٩/١، وزاد المسير ١٠١١، والوسيط ٢٢٤/١، وتفسير الخازن ٨٦/١، وبحر العلوم ١٦٣/١، وفتح البارى ١٧١/٨.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري ٧/٢ ـ ٨، وانظر تفسير القرطبي ٢/٠٠/.

<sup>(</sup>٥) النكت والعيون ١٦٣/١، ومعانى القرآن للزجاج ٢١٨/١.

أنّ هذه الآية سابقة على ما قبلها في التأليف، وهي بعدها في التنزيل(١١).

## ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَكَذَاكِ جَعَلْنَكُمْ أَمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]

قال مقاتل (٢): وذلك أنّ اليهود ـ منهم مرحب، وربيعة، ورافع ـ قالوا لمعاذ: ما ترك محمد قبلتنا إلّا حسداً، فإنّ قبلتنا قبلة الأنبياء، ولقد علم أنّا عدل بين الناس. فأنزل الله تعالى: ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا﴾ يعني: عدلًا (٣).

وقد ثبت في حديث أبي سعيد الخدري هذا التفسير مرفوعاً دون  $[Y/\xi V]$  السبب وأسنده الطبري عن جماعة من الصحابة (٥).

\_ قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنْنَكُمُّ ۚ [البقرة: ١٤٣]

قال الواحدي(٦): قال ابن عباس ـ في رواية الكلبي: يعني عن أبي

<sup>(</sup>۱) وانظر تفسير القرطبي ۱۰۰۰/۲، والبحر المحيط ۱۹۱۱ ـ ٤٢٠، وتفسير ابن كثير ١٨٨/١، وتفسير الخازن ٨٨/١ ـ ٨٩.

<sup>(</sup>۲) في تفسيره ٧٣/١.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير البغوى ١٢٢/١، وتفسير الخازن ٨٧/١، وزاد المسير ١٥٤/١.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في كتاب التفسير، باب (١٣) ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا . . ﴾ حديث رقم (٤٤٨٧ ـ ١٧٢ ـ ١٧٢.

والترمذي في كتاب التفسير، باب (٣) ومن سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٦١) ٢٠٧/٥. والنسائي في كتاب التفسير من سننه الكبرى، باب (١٧) قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا﴾ حديث رقم (١١٠٠٦) ٢٩٢/٦.

وابن ماجه في كتاب الزهد، باب (٣٤)، حديث رقم (٤٢٨٤).

وأحمد في المسند ٩/٣.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (١٢٠٧) ٣/٤١٦.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٧٢١٦) ١٩٩/١٦.

وسعيد بن منصور في كتاب التفسير من سننه، حديث رقم (٢٢٢) ١٩٨٢ \_ ٦١٩. والطبري في تفسيره ٩/٢، وابن أبي حاتم حديث رقم (١٣٣٢) ٢٤٩/١. ووكيع (نسخة وكيع عن الأعمش) حديث رقم (٢٧) ص ٨٥ \_ ٨٦. وابن بلبان في المقاصد السنية ص ٣٧٩ \_ ٣٨٠.

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير الطبري ١٠/٢.

<sup>(</sup>٦) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٤٢ ـ ٤٣ وانظر البحر المحيط ٤٢٦/١، وتفسير القرطبي ١٠٦/٢، وزاد المسير ١٥٥/١ ـ ١٥٦.

صالح عنه \_: «كان رجالٌ من أصحاب رسول الله \_ ﷺ \_ من المسلمين قد ماتوا على القبلة الأولى.

منهم: أبو أمامة أسعد بن زرارة ـ أحد بني النجار ـ، والبراء بن معرور ـ أخو بني سلمة ـ في أناس آخرين، جاءت عشائرهم فقالوا: يا رسول الله، توفي إخواننا وهم يصلون إلى القبلة الأولى، وقد صرفك الله إلى قبلة إبراهيم، فكيف بإخواننا؟

فأنزل الله \_ عز وجل \_: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنْتُكُمُّ ﴾ (١).

قلتُ: وذكره مقاتل في تفسيره (٢) بتمامه بنحوه، وأوله: «أنّ حيي بن أخطب وأصحابه قالوا: أخبرونا عن صلاتكم إلى بيت المقدس، كانت هدى أو ضلالة؟ فقالوا: إنما الهدى ما أمر الله به، والضلالة ما نهى عنه.

قالوا: فما شهادتكم على مَنْ مات منكم على قبلتنا؟ \_ وقد كان مات \_ فذكره (٣).

<sup>(</sup>١) رواه من طريق سماك، عن عكرمة، عن ابن عباس:

أبو داود في كتاب السنة، باب (١٦) الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه، حديث رقم ٢٢٠/٤ (٤٦٨٠).

والترمذي في كتاب التفسير، باب (٣) ومن سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٦٤) ٢٠٨/٥. وأحمد في المسند ٢٩٥/١ ـ ٢٠٠ ـ ٣٠٠ ـ ٣٢٢ ـ ٣٤٧.

والدارمي في كتاب الصلاة، باب (٣٠) في تحويل القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة، حديث رقم (١٢٣٥) ٢٠٠٨/١.

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (٢٦٧٣) ص٣٤٩.

والطبري في تفسيره ١٩/٢.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١١٧٢٩) ٢٧٨/١١.

وابن حبان فی صحیحه، حدیث رقم (۱۷۱۷) ۲۰۰۴ ـ ۲۲۱.

والحاكم في المستدرك ٢٦٩/٢.

وعبد بن حميد، وابن المنذر، والفريابي، ووكيع، كما في الدر المنثور ١٤٦/١. وأصله عند البخاري، كما سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل ٧٤/١.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير الخازن ٨٨/١، ومعالم التنزيل ١٢٣/١.

وأخرج الفريابي، وعبد بن حميد، والطبري من طريق سماك بن حرب، عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: «لما وُجّه رسول الله - على الكعبة، قالوا: يا رسول الله، أرأيت الذين ماتوا وهم يصلون إلى بيت المقدس؟

فأنزل الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنَّكُمٌّ ﴾(١).

وأخرج الطبري من طريق علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: قال: «أول ما نُسخ من القرآن القبلة».

وذلك أنّ رسول الله - ﷺ - لما هاجر إلى المدينة - وكان أكثر أهلها اليهود، الله - عز وجل - أن يستقبل بيت المقدس، ففرحت اليهود، فاستقبلها بضعة عشر شهراً، فكان رسول الله - ﷺ - [١/٤٨] يحب قبلة إبراهيم، فكان يدعو وينظر إلى السماء.

فَأْنَـزَلَ اللّهُ عَـزَ وجل -: ﴿قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِي السَّمَآءَ ﴾ إلى قوله: ﴿فَوَلُوا وَجُوهَكُمُ شَطْرَةً ﴾ [البقرة: ١٤٤].

فارتاب من ذلك اليهود، وقالوا: ما وَلَاهم عن قبلتهم التي كانوا عليها؟

فأنزل الله \_ عز وجل \_: ﴿قُل لِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ﴾ .

وأنزل الله ـ عز وجل ـ: ﴿فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٧/٢ - ٢٣، وابن شاهين في الناسخ والمنسوخ ص١٥، وابن شاهين في سننه ١٠/٢.

ورواه من طريق عطاء، عن ابن عباس:

أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، حديث رقم (١٨).

وابن أبي حاتم في التفسير، حديث رقم (١١٣٠) ٣٤٦/١.

والحاكم في المستدرك ٢٦٧/١ ـ ٢٦٨.

والبيهقي في سننه ١٢/٢. وانظر ما سبق ص١٨١.

وأخرج الطبري من طرق، عن قتادة قال: «قال أناسٌ ـ لما صُرفت القبلة نحو الكعبة ـ كيف بأعمالنا التي كنا نعمل قبل؟ فنزلت»(١).

ومن طريق أسباط بن نصر، عن السدّي: «لما تَوَجَّه رسولُ الله عَيَّهُ عَبَلَ المسجد الحرام، قال المسلمون: ليت شعرنا عن إخواننا الذين ماتوا وهم يصلون قِبَلَ بيت المقدس، هل قَبل اللهُ منا ومنهم أَوْ لا؟ فنزلت»(٢).

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس، قال: «قال ناس ـ لما حولت القبلة إلى البيت الحرام ـ كيف بأعمالنا التي كنا نعمل في قبلتنا الأولى؟ فنزلت»(٣).

ومن طريق داود بن أبي عاصم نحوه، لكن قال: «هلك أصحابنا»(٤).

ومن طريق العوفي، عن ابن عباس: «أشفق المسلمون على مَنْ صَلَّى منهم الله غير الكعبة أن لا تقبل منهم»(٥).

قال الطبري<sup>(٦)</sup>: اتفقوا على أنّ «الإيمان» في هذه الآية: الصلاة.

ونقل يحيى بن سلام، عن الحسن البصري أنه قال: معنى الآية: محفوظ لكم إيمانكم عند الله، حيث أقررتم بالصلاة إلى بيت المقدس، إذ فرضها عليكم».

- قبوله تسعالى: ﴿إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهُ ﴾ [البقرة: ١٤٣]

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ١٤/٢ ـ ٢٠.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري ۲۰/۲.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٢٠/٢.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٢٠/٢.

<sup>(</sup>۵) رواه الطبري في تفسيره ۲۰/۲.

<sup>(</sup>٦) انظر تفسير الطبري ١٩/٢، والبحر المحيط ٤٢٦/١، وتفسير الخازن ٨٨/١، وتفسير ابن كثير ١٨٩/١.

أخرج الطبري من طريق سنيد (١) بن داود، عن حجاج بن محمد، عن ابن جريج، قال: قلت لعطاء فقال: «نبتليهم لنعلم مَنْ يُسَلم لأمره».

قال ابن جریج: بلغنی أنّ ناساً ممن أسلم، رجعوا فقالوا:  $[Y/\xi\Lambda]$ مرة هاهنا، ومِرة هاهنا» $^{(Y)}$ .

قال الطبري (٣): معناه: ليَعْلم الرسولُ والمؤمنون.

وأضاف ذلك إليه وفقاً لخطابهم.

وأخرج عبد بن حميد من طريق شيبان، عن قتادة، قال: «كان في القبلة الأولى بلاء وتمحيص، فصلّى النبي - رَبِي على المدينة إلى بيت المقدس، ثم وجّهه الله إلى الكعبة»(٤).

وأسند الطبري عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس معناه «نميز أهل اليقين من أهل الشك» $^{(0)}$ .

قال: «وقال آخرون: كانوا ينكرون أن يكون الله يعلم الشيء قبل كونه، ولو قيل لهم: إنّ قوماً من أهل القبلة سيرتدون إذا حولت القبلة، لقالوا: إنّ ذلك باطل. فلما حولت القبلة، وكفر مَنْ كفر من أجل ذلك، قال الله: وما جعلتُ ذلك إلّا لأعلم ما عندكم أيها المنكرون علمي بما هو كائن من الشيء قبل وقوعه.

وحاصِلُهُ أَنَّ المعنى: إلَّا لنبيِّن لكم أنَّا نعلم ما كان قبل أن يكون (٦).

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: سليك.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري ٢/١٥، وانظر الدر المنثور ١٤٦/١، وسنيد: ضعيف. انظر الكاشف ٢/٤٦، والتقريب ٢/٥٣٠.

**<sup>(</sup>۳)** فی تفسیره ۲/۱۰.

<sup>(</sup>٤) رواه عبد بن حميد، وابن المنذر، كما في الدر المنثور ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره ١٦/٢، وابن المنذر، وابن أبي حاتم برقم (١٣٤١) ٢٠٠١ (العصرية)، والبيهقي في سننه ١٢/٢، كما في الدر المنثور ١٤٦/١. وانظر تفسير القرطبي ٢١٠/٢، والوسيط ٢٢٦/١.

<sup>(</sup>٦) انظر تفسير الطبرى ١٦/٢ ـ ١٧.

وقال الماوردي (١): اختلفوا في سبب الصلاة إلى بيت المقدس (٢): فقال الطبري (7): إنه كان ليتألف أهل الكتاب.

وقال الزجاج<sup>(٤)</sup>: إن العرب كانت تحج البيت، غير آلفة لبيت المقدس، فأحب أن يمتحنهم بغير ما ألفوه، ليعلم من يتبع الرسول ممن ينقلب على عقبيه.

- قسولسه تسعسالسى: ﴿قَدْ زَىٰ تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِى ٱلسَّمَآيَ ۚ فَلَنُولِيَـنَكَ قِبْلَةً ۚ وَبَلَةً وَالبَقرة: ١٤٤]

قال الواحدي (٥) ـ بعدما نقله عن الكلبي في الذي قبله، إلى قوله: ﴿ لِيُضِيعَ إِيمَنَكُمُ ﴿ لِيُضِيعَ إِيمَنَكُمُ ﴾ ـ قال: ثم قال: ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلَّبَ وَجَهِكَ فِي السَّمَا ۗ ﴾ وذلك أنّ النبي ـ عَلَيْهُ النبي ـ عليه السلام ـ: «وددتُ أنّ الله ـ عز وجل ـ صرفني عن قبلة اليهود إلى غيرها » ـ وكان يريد الكعبة لأنها قبلة إبراهيم عليه السلام ـ [1/٤٩] فقال له جبريل: إنما أنا عبد مثلك، لا أملك شيئا، فسل ربك أن يحولك إلى قبلة إبراهيم ـ عليه السلام ـ.

ثم ارتفع جبريل، فجعل رسول الله \_ ﷺ - يديم النظر إلى السماء، رجاء أن يأتيه جبريل - عليه السلام - بما سأله.

فأنزل الله \_ عز وجل \_: ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِي ٱلسَّمَآءَ ﴾ الآية (٦). قلت: وجدتُ هذا السبب بهذا السياق، في تفسير مقاتل بن

<sup>(</sup>۱) النكت والعيون ١٩٨/١.

<sup>(</sup>۲) انظر زاد المسير ۱/۳۰۱، وتفسير الطبري 7/7 - ۷، ووضح البرهان ۱۷۷/۱، وتفسير الخازن 1/4/1، وتفسير البغوى 1/4/1.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٦/٢ ـ ٧.

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن ٢١٨/١.

<sup>(</sup>٥) أسباب النزول ص٤٣ وقد سبق.

<sup>(</sup>٦) انظر الوسيط ٢٢٩/١، وبحر العلوم ١٦٥/١، ومعالم التنزيل ١٢٤/١، وتفسير الخازن ٨٨/١.

سليمان (١)، فيحتمل أن يكون مراده بقوله «قال» ثم قال: «إلى آخره» غير ابن الكلبي، وهو مقاتل، فيكون ظاهره الإدراج على كلام ابن الكلبي، عن ابن عباس.

ويحتمل أن يكونا تواردا.

وكان رسول الله - ﷺ - يحب قبلة إبراهيم - عليه السلام - فكان يدعو وينظر إلى السماء، فنزلت (٢٠).

وقد جمع محمد بن إسحاق - في روايته - الأمور الثلاثة، فقال: حدثني إسماعيل بن أبي خالد، عن أبي إسحاق، عن البراء: «كان رسول الله - على نحو بيت المقدس، ويكثر النظر إلى السماء - ينتظر أمر الله - فأنزل الله: ﴿قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِي ٱلسَّمَاءُ ﴾ إلى قوله: ﴿عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾.

قال: فقال رجال من المسلمين: وددنا لو علمنا علم من مات منا قبل أن تُصرف القبلة؟ وكيف بصلاتنا إلى بيت المقدس؟

فأنزل الله: ﴿ وَمَا كَانَ أَللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنَّكُمُّ ﴿ .

قال: وقال السفهاء من الناس \_ وهم أهل الكتاب \_ ما وَلَاهم عن قبلتهم التي كانوا عليها؟ فأنزل الله [٢/٤٩] ﴿سَيَقُولُ ٱلسُّفَهَآءُ مِنَ ٱلنَّاسِ﴾ الآية»(٣).

ومن طريق سنيد، ثم من رواية ابن جبريج عن مجاهد، قال: «قالت اليهود: يخالفنا محمد، ويتبع قبلتنا!

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل ٧٢/١ ـ ٧٣.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

فكان النبي - رَبِي الله أن يحوله عن قبلتهم. فنزلت الآية، فانقطع قول يهود»(1).

ومن طريق عبدالرحمن بن زيد بن أسلم قال (٢): «لما أنزل الله عز وجل -: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللهِ واستقبل النبي - عَنِي بيت المقدس، فبلغه أن اليهود تقول: والله ما دَرَى محمد وأصحابه أين قبلتهم حتى هديناهم.

فكره رسول الله ـ ﷺ ـ ذلك، وجعل يرجع بوجهه إلى السماء. فقال الله تعالى: ﴿قَدْ نَرَىٰ تَقَلُبَ وَجَهِكَ فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ الآية »(٣).

ومن طريق أسباط، عن السدي، قال: كان الناس يصلون إلى بيت المقدس، فلما قدم النبي - عَلَيْ المدينة، صلى كذلك إلى ثمانية عشر شهراً من مهاجَره، وكان إذا صلّى رفع رأسه إلى السماء، ينتظر ما يؤمر به، وكان يحب أن يصلي إلى الكعبة، فأنزل الله - عز وجل -: ﴿قَدْ زَكْ تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِي السَّمَاءُ ﴾ في السَّمَاءُ ﴾ في السَّمَاءُ ﴾ في السَّمَاءُ ﴾

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس: «أنّ النبي - على الله كان يُقَلِّب وجهه في الصلاة وهو يصلي نحو بيت المقدس، وكان يهوى قبلة البيت الحرام، فولاه الله قبلة كان يهواها»(٥).

وقال ابن ظفر: قيل: «كان النبي - عَلَيْهُ - إذا قام لصلاة الليل بالمدينة، قلب وجهه في السماء، قبل دخوله في الصلاة، يودّ لو صُرف عن المسجد الأقصى إلى البيت الحرام - محبة لموافقة إبراهيم، وكراهة لموافقة اليهود - فنزلت»(٦).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جرير في تفسيره ۲۳/۲، وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور ١٤٦/١ ـ ١٤٧. وانظر تفسير البغوى ١٢٤/٢.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: قال: قال: لما نزل..

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٢٣/٢ وقد سبق.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري ٢٢/٢، وانظر تفسير القرطبي ٢٢١/٢ وقد سبق.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري ٢٢/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر الوسيط ٢٢٩/١.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَهِنَ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا [١/٥٠] اَلْكِنَبَ بِكُلِّ ءَايَةٍ مَّا تَبِعُوا فِيْلَتَكَ ﴾ [البقرة: ١٤٥]

أخرج الطبري، من طريق أسباط، عن السدي، قال: «لما حول النبي \_ . إلى الكعبة، قالت اليهود: إنّ محمداً اشتاق إلى بلد أبيه ومولده، ولو ثبت على قبلتنا لكنا نرجو أن يكون هو صاحبنا الذي ننتظر. فنزلت»(۱).

ومن طريق عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم نحوه (٢).

\_ قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يَعْرِفُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمُّ ﴾ الآية [البقرة: 187]

قال الواحدي<sup>(٣)</sup>: نزلت في مؤمني أهل الكتاب، عبدالله بن سلام وأصحابه، كانوا يعرفون رسول الله \_ على \_ كما يعرف أحدهم ولده إذا رآه مع الغلمان.

قال عبدالله بن سلام: لأنا أشد (٤) معرفة برسول الله ـ على ابني . فقال له عمر بن الخطاب: وكيف ذلك يا ابن سلام؟

قال: لأني أشهد أنّ محمداً رسول الله حقاً يقيناً، وأنا لا أشهد بذلك على ابني، لأني لا أدري ما أحدث النساء.

فقال عمر: وفقك الله يا ابن سلام»(٥).

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره ٢٧/٢، وانظر الدر المنثور ١٤٧/١، والوسيط ٢٢٦٦١.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري ۲۷/۲.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول ص ٤٤، وانظر الوسيط ٢٣١/١.

<sup>(</sup>٤) في المخطوطة: قال عبدالله بن سلام لأبي بن كعب. وهو خطأ. والمثبت من أسباب النزول.

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير القرطبي ١١٠/٢، وبحر العلوم ١٦٦٦١، ومعالم التنزيل ١٢٦/١، والوسيط ١٣٦/١، وتفسير الخازن ١٩٤/١، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ١٩٤/١، والبحر المحيط ٢٥٥١١، والدر المنثور ١٤٤/١، وغرائب النيسابوري ٣٨/٢.

وقال يحيى بن سلام: قال الكلبي: «لما قدم رسول الله \_ عَلَيْهِ \_ المدينة، قال عمر بن الخطاب لعبدالله بن سلام: إنّ الله أنزل على نبيه وهو بمكة: أنّ أهل الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم، كيف هذه المعرفة يا ابن سلام؟

قال: نعرف نبي الله بالنعت الذي نعته الله به إذا رأيناه فيكم، كما يعرف أحدُكم ابنه إذا رآه مع الغلمان.

والذي يحلف به عبدالله بن سلام: لأنا بمحمد أشد مني معرفة بابني. فقال له عمر: كيف ذلك؟

قال: عرفته بما نعته الله لنا في كتابنا أنه هو، وأما ابني فلا أدري ما أحدثت أمه.

فقال له عمر [7/8]: وفقك الله، فقد أصبت وصدقت(7/8).

قال يحيى بن سلام: أراد بما أُنزل بمكة، الآية التي في أول سورة الأنعام: ﴿ الَّذِينَ خَسِرُوا الْفُسَهُمْ اللَّانعام: ﴿ اللَّذِينَ خَسِرُوا اللَّهُمُ اللَّذِينَ خَسِرُوا اللَّهُمُ اللَّذِينَ خَسِرُوا اللَّهُمُ اللَّذِينَ خَسِرُوا اللَّهُمُ اللَّهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٠].

ثم نزل بعد في المدينة في سورة البقرة. فذكرها.

قلتُ: وحاصله أنّ الضمير في قوله: ﴿ يَعْرِفُونَهُ ﴾ للنبي ـ ﷺ ـ، وهُو في آية الأنعام بعيد، وأما في آية البقرة فمحتمل (٢).

وقد جاء: أنّ الضمير للبيت الحرام، كذا قال مقاتل بن سليمان (٣): إنّ اليهود ـ منهم: أبو ياسر بن أخطب، وكعب بن الأشرف، وكعب بن أسيد، وسلام بن صوريا، وكنانة بن أبي الحقيق، ووهب بن يهودا، وأبو

<sup>(</sup>۱) انظر الوسيط ۱/۲۳۰ ـ ۲۳۱، والبحر المحيط ۱/۳۰۱، والدر المنثور ۱٤٧/۱. وانظر الهامش السابق.

<sup>(</sup>۲) انظر تفسير القرطبي ۱۱۰/۲، وتفسير الخازن ۹۰/۱، والوسيط ۲۲۳۱، وبحر العلوم ۱۱۳۲۱، والبحر المحيط ۱/۳۵۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل ٧٥/١ ـ ٧٦.

رافع \_ قالوا للمسلمين: لمَ تطوفون بالكعبة، وهي حجارة مبنية؟

فقال النبي \_ عَلَيْهُ \_: «إنهم ليعلمون أنّ الطواف بالبيت حق، وأنه هو القبلة. وذلك مكتوب عندهم في التوراة والإنجيل، ولكنهم يكتمون ذلك».

فقال ابن صوريا: ما كتمنا شيئاً مما في كتابنا.

فأنزل الله: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يَعْرِفُونَهُ ﴾ يعني: البيت الحرام وأنه القبلة (١).

قلت: وخرّج الطبري: أنّ الضمير للبيت الحرام، فقال (٢): يعني: أنّ أحبار اليهود، وعلماء النصارى، يعرفون أنّ البيت الحرام قبلة إبراهيم، كما يعرفون أبناءهم.

ثم أسند من طريق العوفي، عن ابن عباس - في قوله: ﴿يَعْرِفُونَهُۥ كَمَا يَعْرِفُونَهُۥ كَمَا يَعْرِفُونَهُ أَبْنَآءَهُم ۗ ﴾: «عرفوا أنّ قبلة البيت الحرام قبلتهم التي أُمروا بها، كما عرفوا أبناءهم»(٣).

ومن طريق قتادة عن الربيع بن أنس ومن السدي السدي عن الربيع بن أنس عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم  $(^{(7)})$ ، كلّهم نحوه.

\_ قوله تعالى: ﴿ لِنَالًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً ﴾ الآية [البقرة: ١٥٠]

قال الطبري: [١/٥١] يعني: «بالناس»: أهل الكتاب الذين كانوا يقولون: ما دَرَى محمدٌ وأصحابُه أين قبلتهم حتى هديناهم.

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير القرطبي ۱۱۰/۲، والبحر المحيط ۲/۵۰۱، وتفسير الخازن ۹۰/۱، والوسيط ۲۳۵/۱.

<sup>(</sup>۲) في تفسيره ۲۸/۲.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٢٨/٢ ـ ٢٩.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري ٢٨/٢، وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور ١٤٧/١.

<sup>(</sup>٥) رواه بن جرير ٢٨/٢ .وانظر الدر المنثور ١٤٧/١.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره ٢٩/٢.

<sup>(</sup>۷) انظر تفسير الطبري ۲۹/۲.

ويقولون: يخالفنا محمد في ديننا، ويتابعنا في قبلتنا.

فهي حجتهم التي كانوا يموّهون بها على الجهّال، فقطع اللهُ ذلك بتحويلها إلى الكعبة.

قال: وقد ذكرنا الأسانيد إلى قائلي ذلك ـ يعنى كما تقدم ـ.

قال: والمراد «بالذين ظلموا منهم»: قريش.

لقولهم: رجع محمد إلى قبلتنا، وسيرد إلى ديننا(١).

ثم أسند من طريق أسباط بن نصر، عن السدي \_ فيما يذكر \_ عن أبي مالك وعن أبي صالح، عن ابن عباس، وعن مرّة الهمداني، [و]عن ابن مسعود، عن ناس من الصحابة قالوا: لما صُرف نبي الله \_ عَلَيْ \_ نحو الكعبة بعد صلاته إلى بيت المقدس، قال المشركون من أهل مكة: تحيّر محمد على دينه، فتوجّه بقبلته إليكم، [وعلم] أنكم كنتم أهدى منه سبيلًا، ويوشك أن يدخل في دينكم، فأنزل الله تعالى: ﴿لِثَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ ويوشك أن يدخل في دينكم، فأنزل الله تعالى: ﴿لِثَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ ويوشك أن يدخل في دينكم، فأنزل الله تعالى: ﴿لِثَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ ويوشك أن يدخل في دينكم، فأنزل الله تعالى: ﴿لِثَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ ويوشك أن يدخل في دينكم، فأنزل الله تعالى: ﴿لِثَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ ويوشك أن يدخل في دينكم ، فأنزل الله تعالى: ﴿لِثَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ ويوشك أن يدخل في دينكم ، فأنزل الله تعالى الله تعالى الله يكون للنَّاسِ عَلَيْكُمْ ويوشك أن يدخل في دينكم ، فأنزل الله تعالى الله تعالى الله يكون الله الله الله يكون الله الله تعالى الله الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله الله تعالى المؤلِّل الله تعالى اله تعالى الله تعالى اله تعال

ومن طريق ابن أبي نجيح عن مجاهد ـ في قوله تعالى: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ ﴾ ـ قال: «حجتهم قولهم: قد راجعت قبلتنا»(٣).

ومن طريق سعيد، عن قتادة: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ هم مشركو قريش.

فكانت حجتهم أن قالوا: سيرجع إلى ديننا كما رجع إلى قبلتنا، فنزلت (٤).

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الطبري ٣٤/٢ ـ ٣٧، والوسيط ٢٣٢/١، ومعالم التنزيل ١٢٧/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٣٦/٢، وانظر الوسيط ٢٣٢/١. وفي المخطوطة: وعلى أنكم كنتم...

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري ٣٦/٢، وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور ١٤٨/١ .وانظر تفسير البغوي ١٢٧/١ . وتفسير الخازن ٩١/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٣٥/٢، وابن المنذر، وأبو داود في ناسخه، كما في الدر المنثور ١٤٨/١.

ومن طریق سنید بن داود بسنده إلى عطاء(1)، وعن مجاهد، نحو ذلك(7).

وذكر يحيى بن سلام، عن أنس، قال: أخبره أنه لا يحول عن الكعبة إلى غيرها أبداً، فيحتج عليه محتج بالظلم، كما احتج عليه مشركو العرب.

\_ قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَسْتَعِينُواْ بِالصَّدْرِ وَالصَّلَوْةِ [٥٠١] إِنَّ السَّدِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٣]

أخرج عبد بن حميد، من طريق شيبان، عن قتادة قال: «لما احتج مشركو قريش بانصراف النبي - عَلَيْهُ - إلى الكعبة، فقالوا: سيرجع إلى ديننا كما رجع إلى قبلتنا، أنزل الله تعالى في ذلك كله: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللهُ تَعَالَى فَي ذلك كله: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللهُ تَعَالَى فَي ذلك كله: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللهُ تَعَالَى فَي ذلك كله: ﴿يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا اللهُ تَعَالَى فَي ذلك كله: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ( اللهُ الله

\_ قـولـه تـعـالـى: ﴿ وَلَا نَقُولُواْ لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمُواتُ ﴾ الآيـة [البقرة: ١٥٤]

قال الواحدي<sup>(١)</sup>: نزلت في قتلى بدر، وكانوا بضعة عشر رجلًا: ثمانية من الأنصار، وستة من المهاجرين.

وذلك أنّ الناس كانوا يقولون للرجل يقتل في سبيل الله: مات فلان، وذهب عنه نعيم الدنيا ولذتها. فنزلت<sup>(٥)</sup>.

قلت: كذا ذكره الثعلبي بغير إسناد، ووجدته في تفسير مقاتل بن

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جرير ۲/۳۵.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري ٢/٣٥، وأبو داود في ناسخه، وابن المنذر، كما في الدر المنثور ١٤٨/١.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري ٣٦/٢ من طريق سعيد، عن قتادة. وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور ١٤٨/١.

<sup>(</sup>٤) في أسباب النزول ص٤٤ ورواه ابن منده في المعرفة، كما في الدر ١٥٥/١ عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٥) انظر معالم التنزيل ١٢٩/١، ولباب النقول ص٢٨، وبحر العلوم ١٦٩/١، وتفسير الخازن ٩٣/١، والبحر المحيط ٤٤٩/١، والمحرر الوجيز ٢٢٧/١.

سلیمان (۱) به، وزیادهٔ أنْ سمی الستهٔ من المهاجرین، وهم: عبیدهٔ (۲) بن الحارث، وعمیر (۳) بن أبي وقاص، وذو الشمالین بن عبد عمرو، وعقیل بن البکیر، ومهجع مولی عُمر، وصفوان بن بیضاء.

وسمى الثمانية من الأنصار، وهم: سعيد بن خيثمة، ومبشر بن عبدالمنذر، وحارثة بن سراقة، وعوف ومسعود ابنا عفراء \_ وهي أمهما، واسم أبيهما الحارث بن مالك \_، ويزيد بن الحارث، وعمير<sup>(3)</sup> بن الحمام، ورافع بن المعلى.

وذكره الماوردي مختصراً (٥) ، ولفظه: وسبب ذلك أنهم كانوا يقولون لقتلى بُدر وقتلى أُحُد: مات فلان مات فلان. فنزلت.

وحكى ابن عطية (٦) في سببها: أنّ المؤمنين صعب عليهم فراق إخوانهم وقراباتهم، فنزلت مسلية لهم بعظم منزلة الشهداء، فصاروا مغبوطين لا محزوناً لهم.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَنَبَلُونَكُم مِثَى ءٍ مِّنَ ٱلْخُوفِ [١/٥٢] وَٱلْجُوعِ ﴾ [البقرة: ٥٥٨]

أشار الماوردي (٧) إلى أنّ سبب نزولها: دعاء النبي ـ ﷺ -: «اشدد وطأتك على مضر، واجعلها عليهم سنين كسني (٨) يوسف».

<sup>(</sup>١) انظر تفسير مقاتل ٧٨/١، وتفسير الخازن ٩٣/١.

<sup>(</sup>۲) في المخطوطة: عبيد.

<sup>(</sup>٣) في المخطوطة: وعتبة.

<sup>(</sup>٤) في المخطوطة: وعمرو.

<sup>(</sup>٥) النكت والعيون ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>٦) المحرر الوجيز ٢٢٧/١.

<sup>(</sup>٧) النكت والعيون ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>٨) في الأصل: كسنين. وقد صححت في الهامش.

فقال تعالى مجيباً لدعاء نبيه: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِثَيْءٍ مِّنَ ٱلْخُوْفِ وَٱلْجُوعِ ﴾ الآية (١).

(۱) رواه البخاري في كتاب الأذان، باب (۱۲٦) حديث رقم (۷۹۸) ۲۸٤/۲ .وباب (۱۲۸) يهوي بالتكبير حين يسجد، حديث رقم (۸۰٤) ۲۹۰/۲.

وفي كتاب الاستسقاء، بأب (٢) دعاء النبي ـ ﷺ ـ في الاستسقاء، حديث رقم (١٠٠٦). ٤٩٢/٢.

وفي كتاب الجهاد، باب (٩٨) الدعاء على المشركين بالهزيمة والزلزلة، حديث رقم (٢٩٣٧) ١٠٥/٦.

وفي كتاب أحاديث الأنبياء، باب (١٩) قول الله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ؞ ءَايَـٰتُ لِلسَّالِبِلِينَ ﴿ اللَّهُ حَدِيثِ رَقِم (٣٣٨٦) ٤١٧/٦.

وفي كتابُ التفسير، من سُورة آل عمران، باب (٩) ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ﴾، حديث رقم (٢٦٦٠) ٢٢٦/٨.

وَفَيْ سُورة النِّسَاء، بِابِ (٢١) ﴿ فَأُوْلَتِكَ عَسَى اللهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمٌ ۚ وَكَاكِ اللهُ عَفُواً عَفُوا ﴿ (١٩) \* . حديث رقم (٤٩٩٨) ٨ /٢٦٤.

وفي كتاب الأدب، باب (١١٠) تسمية الوليد، حديث رقم (٦٢٠٠) ٥٨٠/١٠. وفي كتاب الدعوات، باب (٥٨) الدعاء على المشركين..، حديث رقم (٦٣٩٣) ١٩٣/١١ ـ ١٩٤٤.

وفي كتاب الإكراه، حديث رقم (٦٩٤٠) ٣١١/١٢.

ومسلم في كتاب المساجد، باب (٥٤) استحباب القنوت في جميع الصلات إذا نزلت بالمسلمين نازلة، حديث رقم (٦٧٥ ـ ٦٧٦) ١٩٦٦ ـ ٤٦٨.

وأبو داود في كتاب الوتر، باب (١٠) القنوت في الصلوات، حديث رقم (١٤٤٠ - ١٤٤٢) ١٧/٢ ـ ٦٨.

والنسائي في كتاب الافتتاح، باب (١١٧) القنوت في صلاة الصبح، ٢٠١/٢ ـ ٢٠٠٠. وباب (١١٨) القنوت في صلاة الظهر ٢٠٢/٢.

وابن ماجه في كتاب إقامة الصلاة، باب (١٤٥) ما جاء في القنوت في صلاة الفجر، حديث رقم (١٢٤٤).

والدارمي في كتاب الصلاة، باب (٢١٦) القنوت بعد الركوع، حديث رقم (١٥٩٥) ٢٥٣/١. وأحمد في المسند ٢/٥٥٧ ـ ٣٣٧ ـ ٤٧٠.

والحميدي في مسنده، حديث رقم (٩٣٩) ١٩١٨.

وعبدالرزاق في المصنف، حديث رقم (٤٩٨١) ٣/١١٥/٣.

والطحاوي في شرح المعاني ٢/٢٣٩ ـ ٢٤٠ ـ ٢٤١ ـ ٢٤٢.

وأبو عوانة ٢/٠٨٢ ـ ٢٨١ ـ ٢٨٣ ـ ٢٨٤ ـ ٢٨٦ ـ ٢٨٧.

وعَبَّر عنه أبو حيان (١) بقوله: وقيل: هو لأهل مكة.

خاطبهم بذلك إعلاماً بأنه أجاب دعوة نبيه فيهم.

- قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾ الآية [البقرة: ١٥٨]

أسند الواحدي (1) من طريق مالك وغيره، عن هشام بن عروة، [عن أبيه،](1) عن عائشة سبب ذلك.

وهو في الصحيحين من طريق هشام، ومن طريق الزهري.

أما الزهري (٤)، فقال: عن عروة، سألت عائشة فقلت لها: أرأيت

وابن خزیمة في صحیحه، حدیث رقم (٦١٥) ۱/۱۱۱ ـ ۳۱۲، وحدیث رقم (٦١٧) /٣١٢ ـ ۳۱۲، وحدیث رقم (٦١٧) /٣١٢ ـ ۳۱۲، وحدیث رقم (٦٢٣) /٣١٣ ـ ۳۱۶، وحدیث رقم (٦٢٣) /٣١٥ ـ ۳۱۶.

والدارقطني في سننه ٧٨/٢.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (١٩٦٩) هـ، ٣٠١/٥ وحديث رقم (١٩٧٧) هـ، ٣٠١/٥ (١٩٨٨) وحديث رقم (٣٢١/٥ (١٩٨٣) وحديث رقم (١٩٨٣) هـ، ٣٢٢/٥ (١٩٨٣) هـ، ٣٢٣/٥ (١٩٨٨)

والبيهقي في سننه ١٩٧/٢ ـ ١٩٨ ـ ٢٠٠ ـ ٢٠٠ ـ ٢٤٤.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (٦٣٦ ـ ٦٣٧) ١١٩/٣ ـ ١٢١ من حديث أبي هريرة رضى الله تعالى عنه.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٤٤٩/١. وفيه: هؤلاء أهل مكة.

<sup>(</sup>Y) أسباب النزول ص22 \_ 20.

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين زيادة للتصحيح ليست في المخطوطة.

<sup>(3)</sup> رواه البخاري في كتاب الحج، باب (٧٩) وجوب الصفا والمروة، حديث رقم (١٦٤٣)  $4.2 \times 1.00$ 

وفي كتاب التفسير من سورة النجم، باب (٣) ﴿وَمَنَوْهَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلأَخْرَىٰ ﷺ حديث رقم (٤٨٦١) ٨/٦١٣.

ومسلم في كتاب الحج، باب (٤٣) بيان أن السعي بين الصفا والمروة ركن لا يصخ الحج إلا به، حديث رقم (١٢٧٧)، حديث الكتاب رقم (٢٦١ ـ ٢٦٢ ـ ٢٦٣) ٩٣٠. والترمذي في كتاب التفسير، باب (٣) ومن سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٦٥) ٥٠٨/٥ ـ ٢٠٩.

قول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِمَأَ ﴾؟ فوالله ما على أحد جناح أن لا يطوف بالصفا والمروة.

فقالت: بئس ما قلت يا ابن أختي، إنّ هذه لو كانت على ما أولتها عليه لكانت «لا جناح عليه أن لا يطوف بهما»، ولكنها أنزلت في الأنصار: كانوا يهلون قبل أن يسلموا لمناة الطاغية التي كانوا يعبدونها عند المشَلّل، وكان مَنْ أهلً منها تحرّج أن يطوف بالصفا والمروة، فلما أسلموا سألوا النبي - عن ذلك فقالوا: يا رسول الله، إنا كنا نتحرج أن نطوف بين الصفا والمروة. فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ الله الآية.

قالت عائشة: وقد سنّ رسول الله \_ عليه الطواف بينهما، فليس لأحد أن يترك الطواف بينهما.

وفي رواية يونس عن الزهري (١٠][٢/٥٢]: «إنّ الأنصار كانوا قبل أن [يسلموا] يهلّون لمناة».

والنسائي في كتاب الحج، باب (١٥٦) ذكر الصفا والمروة ٧٣٧/ ـ ٢٣٩.
 وفي سننه الكبرى، في كتاب الحج، باب (١٦٧) الصفا والمروة، حديث رقم (٣٩٦٠ ـ ٣٩٦١)
 ٢١٠/٢ ـ ٤١١.

وأحمد في المسند ١٤٤/٦ ـ ٢٢٧.

والحميدي في مسنده، حديث رقم (٢١٩) ١٠٧/١.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٤٧٣٠) ١٧٥/٨ ـ ١٧٦.

وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (٢٧٦٦ ـ ٢٧٦٧) ٢٣٤ ـ ٢٣٤.

والطبري في تفسيره ١/٢ه.

وابن حبان فی صحیحه، حدیث رقم (۳۸٤٠) ۱٤٨/٩ ـ ١٥٠.

والبيهقي في سننه ٩٦/٥ ـ ٩٧ من طريق الزهري، عن عروة، عن عائشة.

<sup>(</sup>۱) رواية يونس هذه عند مسلم في صحيحه، حديث رقم (۲۲۳) ۹۳۰/۲، وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (۲۷۱۷) ۲۳۴/٤. وما بين القوسين من صحيح مسلم غير واضح في الأصل.

قال الزهري: [: ثم أخبرت](١) أبا بكر بن عبدالرحمٰن، فقال: إنّ هذا لعلم ما كنت سمعته، ولقد سمعت رجالًا من أهل العلم يذكرون أنّ الناس ـ إلّا مَن ذكرت عائشة ممن كان يهل لمناة ـ كانوا يطوفون كلهم من الصفا والمروة، فلما ذكر الله الطواف بالبيت ولم يذكر الصفا والمروة في القرآن، قال: يا رسول الله، كنا نطوف بالصفا والمروة، وإنّ الله أنزل الطواف بالبيت فلم يذكر الصفا والمروة، فهل علينا من حرج أن لا نطوف بالصفا والمروة؟

فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَّةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ۗ الآية.

قال أبو بكر: فأسمعُ هذه الآية نزلت في الفريقين كليهما:

في الذين كانوا يتحرّجون في أن لا يطوفوا بالصفا والمروة في الجاهلية.

والذين كانوا يطوفون، ثم تحرّجوا أن لا يطوفوا بهما في الإسلام، من أجل أنّ الله أمر بالطواف بالبيت ولم يذكر الصفا والمروة، حتى ذكر ذلك بعدما ذكر الطواف بالبيت.

وأما طريق هشام بن عروة (٢)، عن أبيه، فلفظها عن عائشة، قالت:

<sup>(</sup>۱) بياض بالأصل، وما بين القوسين من البخاري. وفي صحيح مسلم: فذكرت ذلك لأبي بكر...

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب العمرة، باب (١٠) يفعل بالعمرة ما يفعل بالحج، حديث رقم (١٧٩٠) ٣/٢١٤.

وفي كتاب التفسير، سورة البقرة، باب (٢١) قوله: ﴿إِنَّ اَلصَّهَا وَٱلْمَرُوَةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ فَمَنَ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اَعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَّفَ بِهِماً ﴾ حديث رقم (٤٤٩٥) ٨/١٧٥. ومسلم في كتاب الحج، باب (٤٣) بيان أن السعي بين الصفا والمروة ركن لا يصح الحج إلّا به، حديث رقم (١٢٧٧) ٨٢٨/٢.

وأبو داود في كتاب الحج، باب (٥٥) أمر الصفا والمروة، حديث رقم (١٩٠١) ١٨١/٢.

والنسائي في كتاب الحج من سننه الكبرى، سورة البقرة، باب (١٩) قوله تعالى: ﴿إِنَّ اَلصَّهَا وَالْمَرَّوَةَ مِن شَعَابِرِ اللَّهِ﴾ حديث رقم (١١٠٠٩) ٢٩٣/٦.

إنما أنزل هذا في أناس من الأنصار، كانوا إذا أهلوا لمناة في الجاهلية لا يحلّ لهم أن يطوفوا بين الصفا والمروة، فلما قدموا مع النبي \_ على الحج، ذكروا ذلك له، فأنزل الله هذه الآية.

قالت: ولعمري، ما أكمل الله حَجَّ مَنْ حجّ ولم يطف بين الصفا والمروة.

وفي رواية أبي معاوية (١)، عن هشام بهذا السند، قالت: إنما كان ذاك، أنّ الأنصار كانوا يهلّون في الجاهلية لِصَنَمَيْنِ على شَطِّ البحر \_ يقال لهما: إساف ونائلةُ \_ ثم يجيئون فيطوفون [١/٥٣] من الصفا والمروة.

وسائر الرواة قالوا: «كانوا لا يطوفون» انتهى.

ويؤيده أنّ في رواية عبدالرحيم بن سليمان (٢)، عن هشام: «لا يحلّ لهم أن يطوفوا بين الصفا والمروة».

قال الواحدي (٢): وقال أنس بن مالك: كنا نكره الطواف بين الصفا والمروة، لأنهما كانا من مشاعر قريش في الجاهلية، فتركناه في الإسلام،

<sup>=</sup> وابن ماجه في كتاب الحج، باب (٤٣) السعي بين الصفا والمروة، حديث رقم (٢٩٨٦).

ومالك في الموطأ، في كتاب الحج، باب (٤٢) جامع السعي، حديث رقم (١٢٩) ٣٧٣/١.

والطبري في تفسيره ٢/٤٥ ـ ٥٥.

والواحدي في أسباب النزول ص٤٤ ـ ٥٠.

وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (٢٧٦٩) ٢٣٥/٤.

وابن حبان فی صحیحه، حدیث رقم (۳۸۳۹) ۱٤٧/۹ ـ ۱٤٨.

والبيهقي في سننه ٩٦/٥.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (١٩٢٠) ١٣٨/٧ ـ ١٣٩.

وفي تفسيره ١٣٣/١ من طريق هشام، عن عروة به.

<sup>(</sup>١) طريق أبي معاوية عند مسلم، حديث الكتاب (٢٥٩) ٩٢٨/٢. وانظر ما سبق.

<sup>(</sup>٢) طريق عبدالرحيم عند ابن خزيمة، حديث رقم (٢٧٦٩) ٢٣٥/٤.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول ص٥٤.

فأنزل الله تعالى هذه الآية (١).

ثم ساقه (۲) من طريق عاصم الأحول، عن أنس بلفظ: كانوا يمسكون عن الطواف بين الصفا والمروة \_ وكانا من شعائر الجاهلية \_، وكنا نتقي أن نطوف بهما، فأنزل الله هذه الآية.

والحديث في الصحيحين من طرق عن عاصم بنحو هذا.

وفي رواية الثوري<sup>(٣)</sup>، عن عاصم: «كانتا من مشاعر الجاهلية، فلما جاء الإسلام كرهنا أن نتطوف بينها»، والرواية التي فيها ذكر قريش.

وأخرج له الطبري شاهداً من طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد، قال: قالت الأنصار: إنّ السعي بين هذين الحجرين من أمر الجاهلية.

فأنزل الله: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَّةَ ﴾ الآية (٤).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الحج، باب (۸۰) ما جاء في السعي بين الصفا والمروة، حديث رقم (١٦٤٨) ٣/٨٠٥.

وفيٰ كتاب التفسير، سورة البقرة، باب (٢١) ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ . .﴾، حديث رقم (٤٤٩٦) ١٧٦/٨.

ومسلم في كتاب الحج، باب (٤٣) بيان أنّ السعي بين الصفا والمروة ركن لا يصح الحج إلّا به، حديث رقم (١٢٧٨) ٩٣٠/٢.

والترمذي في كتاب التفسير، باب (٣) ومن سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٦٦) ٥/٠٠. والنسائي في كتاب الحج من سننه الكبرى، باب (١٦٧) الصفا والمروة، حديث رقم (٣٩٥٩) ٢٠٠/٢.

والطبري في تفسيره ٢/٥٠.

والواحدي في أسباب النزول ص٤٧، وفي الوسيط ٢٤٢/١.

وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (٢٧٦٨) ٤٣٥/٤.

والبيهقي في سننه ٥/٩٧.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول ص٤٧.

<sup>(</sup>٣) رواية الثوري عند البخاري، حديث رقم (٤٤٩٦) ١٧٦/٨، والترمذي، حديث رقم (٣) . ٧٠٩/٥ (٢٩٦٦)

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٢٠/٥ وسعيد بن نصور في سننه برقم (٢٣٥) ١٣/٢ (التكملة) وهو في تفسير مجاهد ٩٢/١ - ٩٣، وهو صحيح إلى مجاهد، إلّا أنه مرسل. وانظر الدر المنثور ١/٩٥٠.

ثم ذكر الواحدي (١) \_ معلقاً \_ عن عمرو بن حبشي: سألت ابن عمر عن هذه الآية، فقال: انطلق إلى ابن عباس فاسأله، فإنه أعلم من بقي بما أنزل الله \_ عز وجل \_ على محمد \_ ﷺ \_.

فأتيته، فسألته، فقال: كان على الصفا صنم على صورة رجل يقال له: إساف، وكان على المروة صنم على صورة امرأة يدعى: نائلة، زعم أهل الكتاب أنهما زنيا في الكعبة، فمسخهما الله تعالى حجرين، فوضعا على الصفا والمروة ليُعتبر بهما، فلما طالت المدة عُبدا من دون الله، فكان أهل الجاهلية إذا طافوا بينهما تمسحوا بهما [فلما جاء الإسلام، وكسرت الأصنام، كره المسلمون الطواف لأجل الصنمين](٢)، فأنزل الله [٣/٥٢] تعالى هذه الآية.

قلت: وصله الطبري من طريقه، وأخرجه ابن أبي حاتم من طريق أسباط بن نصر، عن السدي، عن أبي مالك، عن ابن عباس<sup>(٣)</sup>.

وأخرج الواحدي في الوسيط، والطبري من طريق داود بن أبي هند، عن الشعبي قال: كان لأهل المدينة صنمان، يقال لأحدهما: إساف، وللآخر: نائلة، وكان إساف على الصفا، ونائلة على المروة، فكانوا إذا طافوا بين الصفا والمروة مسحوهما، فلما جاء الإسلام قالوا: إنما كان أهل الجاهلية يطوفون بهما لمكان هذين الصنمين، وليسا من شعائر الحج. فنزلت (٤).

<sup>(</sup>۱) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٤٦، والطبري في تفسيره ٢/٩٧ ـ ٥٠. وفي سنده: ١ ـ جابر الجعفي: ضعيف، رافضي. انظر التقريب ١٢٣/١، والكاشف ١٢٢/١، والتهذيب ٢٦/٢ ـ ٥١.

۲ ـ عمرو بن حبشي: مقبول. انظر التقريب ۲/۲۲.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين من أسباب النزول للواحدي، وهو في تفسير الطبري أيضاً.

 <sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٢/٠٥، وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٤٣٥) ١/٢٦٧
 (العصرية).

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٢٩/٢. والفاكهي في أخبار مكة ٢٤١/٢ برقم (١٤٣٨). والواحدي في الوسيط ٢٤٢/١ ـ ٢٤٣.

وأخرج ابن أبي حاتم - أيضاً - من طريق المعتمر بن سليمان، قال: سمعت أبي يحدث عن أبي مجلز، قال: كان أهل الجاهلية يفعلون ذلك، فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَآمِرِ ٱللَّهِ ﴾.

وقال مقاتل بن سليمان (١٠): قالت الحُمس ـ وهم: قريش، وكنانة، وخزاعة، وعامر بن صعصعة ـ: ليست الصفا والمروة من شعائر الله.

وكان على الصفا صنم يقال له: نائلة، وعلى المروة صنم يسمى: إسافاً في الجاهلية، فقالوا \_ يعني: بعد الإسلام \_: إنه حرج علينا في الطواف بينهما. فنزلت.

وذكر نحوه الثعلبي، عن مقاتل بن حيان: كان الناس تركوا الطواف بين الصفا والمروة إلّا الحمس، فسألت الحمسُ رسولَ الله \_ على الله عن أهو من شعائر الله أم لا؟ فإنه ما كان يطوف بهما غيرنا. فنزلت.

\_ قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنَرَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَتِ وَالْهُدَىٰ ﴿ الآية [البقرة: ١٥٩]

قال الواحدي (٢): نزلت في علماء الكتاب، وكتمانهم آية الرجم، وأمر محمد \_ ﷺ \_.

قلت: [١/٥٤] ذكره مقاتل بن سليمان (٣) أتمّ من هذا، قال: «إنّ

<sup>=</sup> وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٢٣٤) ٢/٦٣٦ (التكملة). وسنده صحيح إلى الشعبي. وانظر فتح الباري ٣/٠٠٨. وانظر تفسير ابن كثير ١٩٩١، والبحر المحيط ٢٥٦١، وأسباب النزول للواحدي ص٤٦، وبحر العلوم ١٧٠/١، والدر المنثور ٣٨٥/١.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل ۷۹/۱.

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول ص٤٧، والوسيط ٢٤٤١. وانظر تفسير الطبري ٥٦/٢، وتفسير ابن كثير ٢٠٠/١، والمحرر الوجيز ٢٣١/١،

وانظر تفسير الطبري ١/١٥، وتفسير ابن كثير ١/٠٠١، والمعجرة الوجير ١/١٠٠١، وتفسير مجاهد ١/٩٧، ومعالم التنزيل ١/١٣٤، وتفسير الخازن ٩٧/١، وبحر العلوم ١٧١١، وتفسير القرطبي ١٨١١، والبحر المحيط ١/٨٥٨.

<sup>(</sup>۳) تفسیر مقاتل ۸۰/۱.

معاذ بن جبل، وسعد بن معاذ، وخارجة (١) بن زيد، سألوا اليهود عن أمر محمد، وعن الرجم وغيره، فكتموهم، منهم: كعب بن الأشرف، وابن صوريا \_ يعني: أمر محمد \_.

وذكره الماوردي $^{(7)}$ ، فزاد فيهم: كعب بن أسيد، وزيد بن [التابوت] $^{(7)}$ .

وأخرجه عبد بن حميد من طريق شيبان، عن قتادة، دون ذكر الرجم.

وأخرج الطبري من طريق محمد بن إسحاق ـ بسنده المتكرر إلى ابن عباس ـ قال: «سأل معاذ بن جبل أخو بني سلمة، وسعد<sup>(۱)</sup> بن معاذ أخو بني عبد الأشهل، وخارجة بن زيد أخو بني الحارث بن الخزرج، نفراً من أحبار يهود عما في التوراة، فكتموهم إياه، وأبوا أن يخبروهم عنه، فأنزل الله ـ عز وجل ـ فيهم: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا آنَزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِنَاتِ وَالْمُدَىٰ ﴾ الآية»(٥).

ومن طريق الربيع بن أنس، قال: «كتموا محمداً، وهم يجدونه مكتوباً عندهم حسداً» (<sup>7)</sup>.

ومن طريق أسباط، عن السدّي: «زعموا أنّ رجلًا من اليهود كان له صديق من الأنصار يقال له: ثعلبة بن عنمة (٧)، فقال له: هل تجدون محمداً

<sup>(</sup>١) في المخطوطة وتفسير مقاتل: حارثة بن زيد. وفي هامش المخطوطة: لعله: وخارجة. وانظر ما بعده.

<sup>(</sup>٢) النكت والعيون ٢١٤/١، وعنده: كعب بن أسد.

<sup>(</sup>٣) زيادة من الماوردي.

<sup>(</sup>٤) في المخطوطة: سعيد بن معاذ. وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره ٢/٦٥. وانظر البحر المحيط ٥٩/١، وبحر العلوم ١٧١/١.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره ٧/٢ وفيه: فكتموه حسداً وبغياً.

<sup>(</sup>۷) انظر ترجمته في طبقات ابن سعد ۳/۰۸۰، والجرح والتعديل ۲/۲۹، ومعرفة الصحابة ۳/۲۹٪، والاستيعاب ۲۰۷۱، وأسد الغابة ۲۹۱۱، وتجريد أسماء الصحابة ۲۸/۱، والإصابة ۲۰۲۱، وفي بعض المراجع: غنمة ـ بالغين المعجمة.

عندكم؟ قال: لا. قال: ﴿ ٱلْبَيِّنَاتِ ﴾ هو: محمد عليه الصلاة والسلام (١١).

وأخرج ابنُ أبي حاتم، من طريق الربيع بن أنس، عن أبي العالية، قال: «هم أهل الكتاب، كتموا محمداً [عليه] ونعته، وهم يجدونه مكتوباً عندهم، [فكتموه حسداً وبغياً] وكتموا ما أنزل الله [عليهم] من أمره وصفته»(٢).

ز ـ قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمُ كُفَّارُ ﴾ الآية [البقرة: ١٦١] قال الطبري<sup>(٣)</sup>: نزلت في الذين جحدوا نبوة محمد، وكَذَّبوا، مِنَ اليهود والنصارى وغيرهم.

وقال مقاتل(٤): نزلت في مَن مات من اليهود على الكفر.

ز ـ قوله تعالى: ﴿ وَإِلَنْهُكُرُ إِلَنَّهُ وَحِدٌّ ﴾ [٧/٥٤] [البقرة: ١٦٣]

قال ابن الكلبي: عن أبي صالح، عن ابن عباس: «قالت كفار قريش: يا محمد، صِف \_ أو انسب \_ لنا ربك.

فأنزل الله تعالى هذه الآية، وسورة الإخلاص»(٥).

وكذا نقله الواحدي في الوسيط(٢).

ومن طريق جويبر، عن الضحاك: «كان للمشركين ثلثمائة وستون

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره ٧/١ه.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن أبي حاتم ٢٦٨/١، وما بين القوسين منه، وانظر تفسير ابن كثير ٢٠٠/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٦٢/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل ٨٠/١، وانظر تفسير ابن أبي حاتم ٢٧١/١، وزاد المسير ١٦٧/١، والبحر المحيط ٢٦٢/١.

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير البغوي ١٣٤/١ ـ ١٣٥، والبحر المحيط ٢٦٢/١، وتفسير القرطبي ١٨٧/٢، وزاد المسير ١٦٧/١، وتفسير الخازن ٩٨/١، ومعالم التنزيل ١٣٤/١ ـ ١٣٥.

<sup>(7)</sup> Ilemed 1/07Y.

صنماً يعبدونها من دون الله، فبَيَّنَ اللهُ تعالى: أنه إله واحد، فأنزل هذه الآية»(١).

\_ قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْبَالِ وَٱلنَّهَادِ وَٱلْفَلْكِ ٱلَّتِي جَمِّرِي﴾ الآية [البقرة: ١٦٤]

أسند الواحدي من طريق ابن أبي نجيح، عن عطاء قال: «لما أنزل الله عز وجل ـ بالمدينة على رسول الله ـ على ﴿ وَإِلَاهُكُو إِلَهُ وَحِدٌ ﴾، قالت كفار قريش بمكة: كيف يسع الناس إله واحد؟

فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَّلِ وَٱلنَّهَادِ﴾ حتى بلغ: ﴿ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ (٢).

ومن طريق سعيد بن مسروق، عن أبي الضحى: «لما نزلت هذه الآية: ﴿وَإِلَهُ كُرْ إِلَهُ وَحِلَّهُ ، تعجّب المشركون، وقالوا: إله واحد!؟ إن كان صادقاً فليأتنا بآية. فأنزل الله تعالى هذه الآية: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ يعني إلى آخرها(٣).

وقد أخرج الطبري الأثرين عن هذين التابعيين، وفي رواية له - في

<sup>(</sup>۱) انظر الوسيط ۱/۲۶۹، وبحر العلوم ۱۷۲/۱، والبحر المحيط ۲۲۲۱، وتفسير القرطبي ۱۸۷/۲.

<sup>(</sup>۲) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٤٧ ـ ٤٨، وابن أبي حاتم (١٤٦٢) ٢٧٢/١، وذكره الواحدي في الوسيط ٢٤٦/١، وانظر تفسير القرطبي ١٨٨/٢، وتفسير ابن كثير ١٨٠/١، والبحر المحيط ٤٦٤/١، وتفسير الطبري ٢٠٢/١ ـ ٣٦، وبحر العلوم ١٧٣/١، وزاد المسير ١٦٣/١، والدر المنثور ١٦٣/١ ـ ١٦٤، والمحرر الوجيز ٢٣٢/١.

<sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٤٨.

والبيهقي في الشعب برقم (١٠٣) ٣٤٦/١ ـ ٣٤٧.

وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٢٣٩) ٢٤٠/٢ ـ ٦٤١ (التكملة).

وأبو الشيخ في العظمة، حديث رقم (٣١) ٢٥٢/١ ـ ٢٥٣.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٤٦١) ٢٧٢/١، وسفيان الثوري في تفسيره ص٥٤، والطبري ٦٦/٢. وانظر تفسير ابن كثير ٢٠٢/١، وتفسير القرطبي ١٨٨/٢، والبغوي ١٣٥/١، وتفسير الطبري ٦٦/٢، والدر المنثور ٣٩٥/١.

الأول ـ عن عطاء: أنّ المشركين قالوا للنبي ـ ﷺ ـ: أرنا آية. فنزلت(١).

- وفي الثاني - عن أبي الضحى: «جعل المشركون يعجبون [ويقولون:](٢)، وتقول: إلهكم إله واحد، فأتنا بآية إن كنت من الصادقين».

وأخرج الفريابي، وعبد بن حميد أثر أبي الضحى نحوه.

ثم ذكر الطبري سبباً آخر، من طريق أسباط، عن السدي، قال: «قال المشركون للنبي \_ ﷺ \_: غير لنا الصفا ذهباً إن كنت صادقاً، آية منك. فأنزل الله: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ [0//] وَٱلْأَرْضِ ﴾ إلى قوله: ﴿ لَآيَكَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ ("".

ومن طريق جعفر بن أبي المغيرة، عن سعيد بن جبير، قال: «سألت قريشٌ اليهودَ عما جاء به موسى من الآيات، فحدَّثوهم بالعصا، واليد البيضاء.

وسألوا النصارى، فحدَّثوهم أنه كان يبرىء الأكمه والأبرص، ويحيي الموتى بإذن الله.

فقالت قريش للنبي - عَلَيْهُ -: ادع الله أن يجعل الصفا ذهباً»(٤). فذكر نحو السدّي.

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير الطبرى ٢٦٦/٢.

<sup>(</sup>٢) زيادة من تفسير الطبري ٦٦/٢ سقطت من المخطوطة.

 <sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٦٦/٢ ـ ٧٧ من طريق أسباط عن السدي.
 وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٤٦٥) ٢٧٣/١، و ٢٠٢/٢، عن ابن عباس رضى الله عنهما.

وابن مردویه، كما في تفسير ابن كثير ٢٠/١ وساق سنده إلى ابن عباس رضى الله عنهما.

وفي سنده: جعفر بن أبي المغيرة: ذكره ابن حبان في الثقات، ونقل عن أحمد توثيقه وقال ابن منده: ليس بالقوي في سعيد بن جبير. وهنا يروي عن سعيد بن جبير. انظر التهذيب ١٠٨/٢، والتقريب ١٣٣/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري مطولًا ٦٦/٢، وابن أبي حاتم، حديث رقم (١٤٦٥) ٢٧٣/١. وقد ذكره الحافظ مختصراً.

قال الطبري(١): يجوز أن تكون نزلت في جميع ما ذكر.

ز ـ قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا ﴾ [البقرة: ١٦٥] قال مقاتل: «نزلت في مشركي العرب» (٢).

\_ قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [البقرة: ١٦٧]

أخرج ابن أبي حاتم، من طريق الأوزاعي، سمعت ثابت بن معبد، يقول: «ما زال أهل النار يأملون الخروج منها حتى نزلت: ﴿وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ﴾ (٣).

- قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا ﴾ الآية [البقرة: ١٦٨]

قال الواحدي (٤): قال الكلبي: [عن أبي صالح]: «نزلت في ثقيف، وخزاعة، وعامر بن صعصعة: حَرَّموا على أنفسهم من الحرث والأنعام، وحَرَّموا البحيرة، والسائبة، والوصيلة، والحام».

ونقل ابن عطية (٥)، عن النقاش: «أنها نزلت في ثقيف، وخزاعة، وبنى الحارث بن كعب».

قال ابن ظفر: وروي عن عطاء: أنها نزلت في المؤمنين.

<sup>(</sup>١) انظر ما قاله بلفظه في تفسيره ٢٧/٢ وقد ذكره بمعناه هنا.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل ٨١/١ .وانظر تفسير الطبري ٧١/٢، وتفسير ابن كثير ٢٠٢/١، والبحر المحيط ٤٦٠/١، ومعالم التنزيل ١٣٦/١.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٥٠١) ٢٧٩/١. وانظر الدر المنثور ٢٠٣/١.

<sup>(</sup>٤) في أسباب النزول ص٤٩، وما بين القوسين زيادة منه. وانظر الوسيط ٢٥٢/١ وفيه: قال ابن عباس في رواية أبي صالح: نزلت. وانظر تفسير الطبري ٢٠٣/١، والبحر المحيط ١٠١/١، ومعالم التنزيل ١٣٨/١، وتفسير ابن كثير ٢٠٣/١، وتفسير الخازن ١٠١/١، وبحر العلوم ١٧٥/١، وزاد المسير ١٧٢/١.

<sup>(</sup>٥) المحرر الوجيز ٢٣٧/١، وانظر تفسير مقاتل ٨٢/١، والبحر المحيط ٤٧٨/١، والنكت والعيون ٢٠/١١.

وقيل: في عثمان (١) بن مظعون وأصحابه الذين عزموا على الترهّب.

قلتُ: وستأتي قصتهم في آية المائدة: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَحُرِّمُوا طَيِّبَتِ مَا آَحَلَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ [المائدة: ٨٧].

وسياق آيات البقرة يدفع ذلك.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ أَتَّبِعُواْ مَاۤ أَنزَلَ اللَّهُ ﴾ الآية [البقرة: ١٧٠]

أخرج ابن أبي حاتم، من طريق ابن إسحاق ـ بسنده المتكرر إلى ابن عباس ـ قال: دعا [٢/٥٥] رسولُ اللّهِ ـ على ـ اليهودَ إلى الإسلام، ورَغّبهم فيه، وحذرهم اللّهَ ونقمته.

فقال له رافع بن خارجة، ومالك بن عوف: بل نتبع يا محمد ما وجدنا عليه آباءنا، فهم كانوا خيراً منا، وأعلم.

فأنزل الله ـ تبارك وتعالى ـ في ذلك من قولهما: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ اتَّبِعُواْ مَلَ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ أَلَا اللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَّا ﴾ الآية (٢).

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ الآية [البقرة: ١٧١]

قال الطبري<sup>(٣)</sup>: نزلت في اليهود، بدليل الآية التي قبلها، والآيات التي بعدها.

- قوله تعالى: ﴿فَمَنِ أَضْطُرَ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادِ فَلاَ إِنْمَ عَلَيْهُ ﴾ الآية [البقرة: ١٧٣]

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: عمر. والصواب ما أثبتناه.

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن إسحاق في السيرة. انظر سيرة ابن هشام ۲/۱۰۰.
 وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٥١١) ٢٨١/١.
 والطبري في تفسيره ٢/٣٨.

وانظر الدر المنثور ١٦٩/١ معزواً للثعلبي وضعفه، والمحرر الوجيز ٢٣٨/١، وزاد المسير ١٧٣/١، وتفسير الخازن ١٠١/١، وتفسير ابن كثير ٢٠٤/١، والبحر المحيط الممال، ومعالم التنزيل ١٣٨/١، والنكت والعيون ٢٢١/١.

<sup>(</sup>٣) الطبري في تفسيره ٧/٨٨.

قال عبد بن حميد: حدثنا يونس، نا شيبان (۱)، عن قتادة، قال: «ذُكر لنا: أَنَّ نبي الله ـ ﷺ ـ خرج في جَيْشٍ، فلبثوا ثلاثاً لا يجدون طعاماً، فقالوا: يا رسول الله، ألا نقتصد؟

قال: «بلي».

قال: فاقتصدوا، ثم طبخوا حتى أدركوا الطعام.

قال: وذُكر لنا: أنّ النبي \_ ﷺ - بعث جيشاً، فلبثوا خمس عشرة ليلة، ليس لهم طعام إلّا خَبَط الإبل، ثم وجدوا حمل البحر ميتاً، فأكلوا منه شهراً، فلما رجعوا إلى رسول الله \_ ﷺ - ذكروا ذلك له، فقال: هو رزق رزقكموه الله».

- قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَبِ ﴿ الآية [البقرة: ١٧٤]

قال الواحدي (۱): قال الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس: «نزلت في رؤساء اليهود وعلمائهم، كانوا يصيبون من سفلتهم الهدايا والفضول، وكانوا يرجون أن يكون النبي المبعوث منهم، فلما بُعث من غيرهم، خافوا ذهاب مأكلتهم وزوال رياستهم، فعمدوا إلى صفة محمد عيرهم، خفيروها، ثم أخرجوها إليهم، وقالوا: هذا نعت النبي الذي يخرج في آخر الزمان [۱/٥٦] لا يشبه نعت النبي الذي خرج بمكة، فإذا نظرت السفلة إلى النعت المغيّر، وجدوه مخالفاً لصفة محمد - على دلا يتبعونه انتهى (۱).

وقال عبد بن حميد: حدثنا يونس، عن شيبان، عن قتادة: ﴿إِنَّ

<sup>(</sup>١) في الأصل: سفيان. وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) في أسباب النزول ص٤٨ ـ ٤٩، والوسيط ٢٥٩/١.

<sup>(</sup>٣) انظر المحرر الوجيز ٢٤١/١، وتفسير الخازن ١٠٤/١، وبحر العلوم ١٧٨/١، وتفسير ابن كثير ٢٠٦/١، وزاد المسير ١٧٦/١، ومعالم التنزيل ١٤١/١، والبحر المحيط ١٩٩١/١، والدر المنثور ١٦٨/١.

الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ الْكِتَبِ وَيَشْتُرُونَ بِهِ، ثَمَنَا قَلِيلٌا الآية، قال: أولئك أهل الكتاب، كتموا ما أنزل الله عليهم من الحق والهدى وأمر محمد»(١).

وفي تفسير سنيد بن داود ـ بسنده ـ عن عطاء: هم اليهود، [فيهم] أنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ ٱللَهُ مِنَ ٱلْكِتَبِ﴾ "(٢).

ومن طريق السدي $^{(7)}$ ، قال: هم اليهود، كتموا اسم محمد $^{(8)}$ .

ومن طريق الربيع بن أنس، نحوه، وأتم منه (٤).

وفي تفسير أبي حيان<sup>(٥)</sup>: وروي عن ابن عباس، قال: إنّ الملوك سألوا علماءهم قبل المبعث: ما الذي تجدون<sup>(٢)</sup> في التوراة؟

فقالوا: نجد أنّ اللّهَ يبعث نبياً من بعد المسيح، يقال له: محمد، بتحريم (٧) الربا، والخمر، والملاهي، وسفك الدم بغير حق.

فلما بُعث، قالت الملوك لليهود: هو هذا، وتحرجوا في أموالهم (^).

فقالوا: ليس هو بذاك الذي كنا ننتظر.

فأعطوهم الأموال، فنزلت.

قلتُ: وهذا ذكره الثعلبي من رواية جويبر، عن الضحاك.

- قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ الآية [البقرة: ١٧٧]

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره ٩٤/٢ بنحوه.

<sup>(</sup>٢) انظر الدر المنثور ١٦٨/١. وما بين القوسين من الطبرى والدر المنثور.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٩٤/٢ من طريق أسباط، عن السدي. وانظر الدر المنثور ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٤) روى الطبري في تفسيره ٩٤/٢ عن الربيع قوله: هم أهل الكتاب، كتموا ما أنزل الله عليهم من الحق والإسلام وشأن محمد عليهم من الحق المسلم وشأن محمد عليهم من الحق والإسلام والمناز والحق والإسلام وشأن مع والحق والإسلام وشأن من الحق والإسلام وشأن مع والحق والإسلام وشأن والحق والإسلام وشأن والحق والإسلام والحق والحق والإسلام والحق والحق والإسلام والحق والح

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط ٤٩١/١، وعزاه في الدر المنثور ١٦٩/١ للثعلبي بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: يجدون، والمثبت من البحر الحيط ٤٩١/١.

<sup>(</sup>٧) في الأصل: يحرم. والمثبت من البحر والدر.

<sup>(</sup>٨) في البحر: فقالوا: طمعاً في أموال الملوك..

قال الواحدي (١٠): قال قتادة: «ذُكر لنا: أنّ رجلًا سأل رسولَ الله ـ ﷺ \_ عن البرّ؟ فأنزل الله هذه الآية.

قال: وقد كان الرجل قبل الفرائض، إذا شهد أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمداً عبده ورسوله، ثم مات على ذلك، وجبت له الجنة، فأنزل الله هذه الآية».

قلت: أخرجه عبد بن حميد [٢/٥٦] من طريق شيبان، ووصله الطبري من طريق سعيد بن أبي عروبة، كلاهما عن قتادة بهذا.

وقال بعد قوله (٢): «الآية» قال: فذكر لنا أنّ النبي - على الرجل، فتلاها عليه، وقد كان الرجل» فذكره إلى قوله: «ثم مات على ذلك، يرجى له الخير، فأنزل الله تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾.

وكانت اليهود توجّهت قبل المغرب، والنصارى قبل المشرق».

وأخرج عبدالرزاق<sup>(۳)</sup>، عن معمر، عن قتادة قال: «كانت اليهود تصلي قبل المغرب، والنصارى قبل المشرق، فنزلت: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ فَبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾.

ووقع في الكشاف (٤): «وقيل: كثر خوض المسلمين وأهل الكتاب في أمر القبلة، فنزلت».

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس، مثل الجملة الأخيرة: «قال: كانت اليهود تصلي قبل المغرب، والنصارى قبل المشرق،

<sup>(</sup>۱) في أسباب النزول ص٤٩ ورواه الطبري في تفسيره ٩٩/٢ ـ ١٠٠٠. وانظر الدر المنثور ١٨٠١، وزاد المسير ١٧٨/١، ومعالم التنزيل ١٤٢/١.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ۹۹/۲.

<sup>(</sup>٣) تفسير عبدالرزاق ٦٦/١، ورواه الطبري في تفسيره ٩٩/٢ عن عبدالرزاق. وانظر الدر المنثور ١٦٩/١، وتفسير أبي المظفر السمعاني ١٣٥/١، وتفسير البغوي ١٤٣/١، وتفسير ابن كثير ٢٠٧/١، ومعالم التنزيل ١٤٢/١.

<sup>(</sup>٤) الكشاف ٢/٠٣٠.

فنزلت هذه الآية»(١).

قولٌ آخر: ذكر يحيى بن سلّام في تفسيره (٢): حدثني الفرات بن سلمان، عن عبدالكريم الجزري، عن مجاهد، عن أبي ذر: أنه سأل رسول الله \_ ﷺ - ما الإيمان؟ فتلا عليه هذه الآية: ﴿ لَيْسَ الْبِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ الْمُنَقُونَ ﴾ .

قال: ثم سأله، فتلاها ـ ثلاث مرات ـ، ثم سأله، فقال: «إذا عملت حسنة فأحبها قلبك، وهذا منقطع بين (٣) مجاهد وأبى ذر.

وقد أخرجه ابن أبي حاتم من وجه آخر عن عبدالكريم (٤).

وأخرج ابن المنذر من طريق أبي حمزة، عن الشعبي: حدثتني فاطمة بنت قيس: أنها سألت النبي \_ عَلَيْ \_ في المال حق سوى الزكاة؟

قالت: فتلا<sup>(٥)</sup> عليَّ: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ [١/٥٧] قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ ﴾ (٦) الآية.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في التفسير ۲/۱۰۰، وابن أبي حاتم في تفسيره حديث (۱۵۳۹) ۲۸۷/۱. وانظر تفسير ابن كثير ۲/۷۱، والدر المنثور ۱۲۹۱، والبحر المحيط ۲/۲، ومعالم التنزيل ۱۲۲۱.

<sup>(</sup>٢) انظر الدر المنثور ١٦٩/١ وانظر ما بعده.

<sup>(</sup>٣) في المخطوطة: من.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره حديث (١٥٣٩) ٢٨٧/١. وذكر سنده ابن كثير في تفسيره ٢٠٧/١ ثم قال: «وهذا منقطع، فإن مجاهداً لم يدرك أبا ذر، فإنه مات قديماً» اه. وانظر الدر المنثور ١٦٩/١، والبحر المحيط ٢/٢، ومعالم التنزيل ١٤٢/١.

<sup>(</sup>٥) في المخطوطة: فتان.

<sup>(</sup>٦) عزاه في الدر المنثور ١٧١/١ ـ ١٧٢ للترمذي وابن ماجه وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن عدي والدارقطني وابن مردويه.

والتحديث رواه الترمذي في كتّاب الزكاة، باب (٢٧) ما جاء أن في المال حقاً سوى الزكاة، حديث رقم (٦٠٩ ـ ٦٦٠) ٤٨/٣ ـ ٤٩ .وفي الأول ذكر تلاوة للآية. ثم قال: «هذا حديث إسناده ليس بذاك، وأبو حمزة ميمون الأعور: يضعّف.

وروى بيان وإسماعيل بن سالم، عن الشعبي، هذا الحديث قوله» اه.

- قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَنْلَى ﴾ الآية [البقرة: ١٧٨]

قال الواحدي (١): قال الشعبي: كان بَيْن حيين من أحياء العرب قتال، وكان لأحد الحيين طول على الآخر، فقالوا: تُقتل بالعبد منّا الحر منكم، وبالمرأة الرجل، فنزلت هذه الآية.

قلت: وصله الطبري<sup>(۲)</sup> من طريق داود بن أبي هند، عن الشعبي، قال: «نزلت في قبيلتين من قبائل العرب اقتتلنا قتالًا عمية، فقالوا: نقتل بفلان العبد فلان بن فلان، وبفلانة فلان بن فلان. فأنزل الله ـ تبارك وتعالى ـ: ﴿ لَكُرُ بِالْحُرُ ﴾ الآية ».

<sup>=</sup> وابن ماجه في كتاب الزكاة، باب (٣) ما أذّي زكاته ليس بكتر، حديث رقم (١٧٨٩) وليس فيه ذكر الآية، ولفظه: "ليس في المال حق سوى الزكاة".

والدارمي في كتاب الزكاة، باب (١٣) ما يجب في حال سوى الزكاة، حديث رقم (١٦٣) ٤٧١/١ بلفظ: «إن في أموّالكم حقاً سوى الزكاة».

وابن عدي في الكامل ١١/٤.

والدارقطني في سننه، حديث رقم (۱۹۹۷ ـ ۱۹۹۸) ۱۰۹/۲ (الطبعة الجديدة). والطبرى في تفسيره برقم (۲۰۳۸) ۱۰۱/۲.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٥٤٨) ٢٨٨٨١.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٩٧٩ ـ ٩٨٠) ٤٠٣/٢٤ ـ ٤٠٤ بلفظ: «إنّ في أموالكم حقاً سوى الزكاة».

قلت: سنده ضعیف، فیه:

١ ـ أبو حمزة، ميمون الأعور:

٢ ـ اختلف في وقفه على الشعبي، ورفعه. كما أشار إليه الترمذي فيما سبق.

٣ اضطرب في متنه: فقد ورد ـ كما أشرت ـ بلفظ: «ليس في المال حق سوى الزكاة».
 وورد بلفظ: «إن في المال حقاً سوى الزكاة».

انظر التلخيص الحبير ٣١٢/٢ (المصرية)، وفيض القدير ٥/٥٧٠، وتفسير ابن كثير ١٢٠٨، وأحكام القرآن للجصاص ١٦٠/١ ـ ١٦٦١.

<sup>(</sup>۱) أسباب النزول ص ٤٩، والوسيط ٢٦٤/١ ـ ٢٦٥ .وانظر معالم التنزيل ١٤٤/١، وتفسير ابن كثير ٢٠٩/١، وتفسير الخازن ٢٠٦/١، ومعاني القرآن للفراء ٢٠٨/١ ـ ٢٠٩، والدر المنثور ١٠٢/١ ـ ١٧٣، والبحر المحيط ٢/٩، والمحرر الوجيز ٢٤٤/١، وتفسير القرطبي ٢٣٩/٢.

 <sup>(</sup>۲) تفسير الطبري برقم (۲۰۶۱) ۱۰۸/۲، ورواه أبو عبيد في الناسخ برقم (۲۰۱) ص۱۳۸،
 ورواه ابن أبي حاتم برقم (۱۵۷۰) ۲۹۳/۱ من طريق مغيرة، عن الشعبي بمعناه.

وذكر ابن عطية (١)، عن الشعبي: أنّ أهل العزة من العرب والمَنَعة، كانوا إذا قتل منهم عبد، قتلوا به حراً، وإذا قتلت امرأة، قتلوا بها ذكراً. فنزلت الآية في ذلك. تسوية بين العباد، وإذهاباً لأمر الجاهلية».

وقال عبدالرزاق<sup>(۲)</sup>: أنا معمر ـ وأخرجه عبد بن حميد، من رواية شيبان النحوي ـ: كلاهما عن قتادة، قال: «لم تكن دية، إنما كان القصاص أو العفو، فنزلت هذه الآية في قوم كانوا أكثر من غيرهم، فكانوا إذا قتل من الحي الكثير عبد، قالوا: لا نقتل بدله إلا حراً، وإذا قتلت منهم امرأة، قالوا: لا نقتل إلا رجلًا. فنزلت».

وأخرج الطبري من طريق أسباط بن نصر، عن السدي وأخرج الطبري من طريق أسباط بن نصر، عن السدي وأكيب عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَنَلَيُ الآية \_: «اقتتل أهل ماءين من العرب: أحدهما مسلم، والآخر معاهد، في بعض ما يكون بين العرب من الأمر، فأصلح بينهم النبي \_ على أن ودَى الحرّ دية الحر، والعبد دية العبد، والأنثى دية الأنثى، [٧/٥٧] فقاصّهم بعضهم من بعض».

ومن طريق عبدالله بن المبارك، عن سفيان، عن السدي، عن أبي مالك مهو الغفاري ـ قال: كان بين حيين من الأنصار قتال، كان لأحدهما على الآخر الطول، فكأنهم طلبوا الفضل، فجاء النبي ـ على للشهم، فنزلت هذه الآية. فجعل النبي ـ على الحر بالحر، والعبد بالعبد، والأنثى بالأنثى» (٤٠).

<sup>(</sup>۱) المحرر الوجيز ۲٤٤/۱ وفيه: «قال الشعبي: إنّ العرب كان أهل العزة منهم والمنعة إذا قتل منهم عبد قتلوا به حراً، وإذا قتلت امرأة قتلوا بها ذكراً، فنزلت الآية في ذلك ليعلم الله تعالى بالسوية ويذهب أمر الجاهلية».

<sup>(</sup>۲) تفسير عبدالرزاق ٦٦/١، وانظر تفسير الطبرى برقم (٢٥٦٨) ١٠٨/٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري برقم (٢٥٧١) ١٠٩/٢ وفيه: اقتتل أهل ملتين.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري برقم (٢٥٧٢) ١٠٩/٢.

شاء موالي العبد أن يقتلوا الحرّ، قتلوه، وقاصوهم ثمن العبد من دية الحرّ، وأدوا إلى أولياء الحر بقية ديته. فإن قتل العبد حراً، فهو به قود، فإن شاء أولياء الحر قتلوا العبد»(١).

وأخرج ابن أبي حاتم من طريق عطاء بن دينار، عن سعيد بن جبير: «أنّ حيين من العرب اقتتلوا في الجاهلية، قبل الإسلام بقليل، فكان بينهم قتل وجراحات، حتى قتلوا العبيد والنساء، فلم يأخذ بعضهم من بعض حتى أسلموا، فكان أحد الحيين يتطاول على الآخر في العدد والمال، فحلفوا أن لا يرضوا حتى يقتل بالعبد منا الحر منهم، وبالمرأة منا الرجل منهم، فنزلت فيهم: ﴿الْمُرُّ بِالْمُرُّ وَالْمَبُدُ بِالْمَبَدِ وَالْمُنْيُنَ بِالْأَنْقُ ﴾. وذلك أنهم كانوا لا يقتلون فيهم: ﴿النَّوْسُ وَالْمَرَاة بالمرأة، ولكن يقتلون الرجل بالرجل، والمرأة بالمرأة. فأنزل الله تعالى: ﴿النَّفْسِ وَالْمَرَاة بِالْمَرَاة ولكن يقتلون الرجل بالرجل، والمرأة بالمرأة. فأنزل الله تعالى: ﴿النَّفْسِ وَالْمَرَاة بِالْمَرَاة ولكن يقتلون الرجل بالرجل، والمرأة بالمرأة في الأحرار في القصاص سواء فيما بينهم من العمد: رجالهم ونساءهم في النفس، وفيما دون النفس» (٢).

وأخرج الطبري من طريق علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس من قوله: «كانوا لا يقتلون [١/٥٨] الرجل بالمرأة» إلى آخره (٣٠).

وقضية ذلك: أن تكون هذه الآية التي في «البقرة» منسوخة بالآية التي في «المائدة»، وسيأتي لذلك مزيد بيان هنالك ـ إن شاء الله تعالى (٤٠) ـ.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره برقم (۲۵۷۵) ۱۰۹/۲ ـ ۱۱۰.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١٥٧٦) ٢٩٣/١ - ٢٩٤. وفيه ابن لهيعة، وانظر تفسير ابن كثير ٢٠٩/١، والدر المنثور ١٧٢/١.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٢٥٧٩) ٢/١١٠، وأبو عبيد في الناسخ برقم (٢٥٢) ص١٣٨ ـ ١٣٨ م والنحاس في الناسخ، وابن أبي حاتم برقم (١٥٧٨) ٢٩٤/١.

<sup>(</sup>٤) قال أبو عبيد في الناسخ ص١٣٩: «يذهب ابن عباس فيما نرى إلى أنّ الآية التي في المائدة ﴿النَّفْسَ بِالنَّفْسِ﴾ ليست بناسخة للتي في البقرة: ﴿الْخُرُ بِالْخُرُ وَالْمَبْدُ بِالْمَبْدِ ولا هي خلافها، ولكنهما جميعاً محكمتان، إلا أنه رأى أنّ التي في المائدة كالمفسرة للتي في البقرة:

فتأوّل أنّ قوله: ﴿ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ إنما هو على أن أنفس الأحرار متساوية فيما بينهم =

وذكر يحيى بن سلّام، عن الحسن بن دينار، عن الحسن البصري، قال: «كان أهل الجاهلية قوماً فيهم عزّ ومَنَعة، فكان إذا قتل أحد منهم امرأة» فذكر نحو ما تقدم.

## \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةً ﴾ [البقرة: ١٧٩]

قال ابن عطية (١): «كانوا في الجاهلية إذا قتل الرجل الآخرَ حمي القبيلان وتقاتلوا، وكان في ذلك موت العدد الكثير، فلما شرع الله القصاص، قنع الكل به، فذلك قوله تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ ﴾».

## ز \_ قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ تَخْفِيكُ مِّن زَّيِّكُمْ وَرَّحْمَةً ﴾ [البقرة: ١٧٨]

دون العبيد، وأنهم يتكافؤون دماءهم ذكوراً كانوا أم إناثاً، وأنّ أنفس المماليك متساوية فيما بينهم دون الأحرار تتكافأ دماؤهم ذكوراً كانوا أم إناثاً، وأنه لا قصاص للمماليك على الأحرار في شيء من ذلك من نفس ولا ما دونها لقوله - عز وجل -: ﴿ اَلْحُرُ بِالْمَبْرِ ﴾.
 وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ ﴾.

وهذا قول مالك بن أنس وأهل الحجاز: لا يرون أن يقتص من الحر للمملوك في نفس ولا غيرها.

وأما أهل العراق فيرون أنّ مَنْ رأى منهم أنّ آية ﴿ اَلْحُرُ بِالْخُرُ وَالْمَبُدُ بِالْمَبَدُ الْمَبَدُ الفس نسختها ﴿ اَلْفَسُ بِالنَّفْسِ ﴾ في قوله، فيجعلون بين الأحرار والعبيد القصاص في النفس ولا يرون فيما دون ذلك بينهم قصاص. . ». وانظر جمال القراء ٢٥٠/١ - ٢٥١، وتفسير القرطبي ٢٤١/٢، والدر المنثور ١٧٢/١، والإيضاح لمكي ص١٣٤ - ١٣٨، والمحرر الوجيز ١/٠٤٠، وزاد المسير ١٨٠/١، والبحر المحيط ١٠٠/١ - ١١، وتفسير الخازن ١٠٠/١، وتفسير البغوى ١٤٥/١.

<sup>(</sup>۱) المحرر الوجيز ۲٤٧/۱ حيث قال: «فكانت العرب إذا قتل الرجل الآخر حمي قبيلاهما وتقاتلوا، وكان ذلك داعية إلى موت العدد الكثير، فلما شرع الله القصاص قنع الكل به، ووقف عنده وتركوا الاقتتال، فلهم في ذلك حياة» اه.

بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَدَآءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَانِ ﴾ (1).

وفي رواية للطبري<sup>(٢)</sup>، من طريق محمد بن مسلم، عن عمرو: كان مَن قبلكم يقتلون القاتل بالقتيل، ولا تقبل منهم الدية، فأنزل الله هذه الآية: ﴿ ذَالِكَ تَخَفِيٰكُ مِّن رَّيِّكُمُ وَرَحْمَةً ﴾.

يقول: خَفَّفَ عنكم ما كان على مَن قبلكم، فالذي يقبل الدية، ذلك عفو منه.

ورواه ورقاءً بنُ عُمَر، عن عمرو، عن مجاهد ـ ليس فيه ابن عباس ـ

(۱) رواه البخاري في كتاب التفسير، في تفسير سورة البقرة، باب: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ﴾ حديث رقم (٤٤٩٨) ١٧٦/٨ ـ ١٧٧.

والنسائي في كتاب القسامة، باب تأويل قوله ـ عز وجل ـ: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ﴾ ٣٦/٨ ـ ٣٧.

وفي سننه الكبرى، في كتاب القسامة، باب (٢٦) تأويل قول الله جلّ ثناؤه: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَأَنِبَاعٌ عِالْمَعُرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانَ ﴾ حديث رقم (٦٩٨٣) ٢٢٩/٤.

وعبدالرزاق في تفسيره ٧/١٦.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٦٠٠) ١١٥/٢.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٥٧٣) ٢٩٣/١.

والشافعي في مسنده ٩٩/٢.

والنحاس في الناسخ والمنسوخ ص٢١.

والطحاوي ٣/١٧٥.

والحاكم في المستدرك ٢٧٣/٢.

وابن الجارود في المنتقى، حديث رقم (٧٧٥) ٣/ ٩٠ ـ ٩١.

وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٢٤٦) ٢٥٢/٢ (التكملة).

والدارقطني في سننه، حديث رقم (٣٤١٤) ٣٩/٣ (العلمية).

والواحدي في الوسيط ٢٦٦/١.

والبيهقي في سننه ١/٨ - ٥٢.

(۲) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (۲۰۱۱ ـ ۱۱۰/۱ ـ ۱۱۳. وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (۲۰۱۰) ۳٦٢/۱۳ ـ ٣٦٣.

عند النسائي(١).

ومن طريق حماد بن سلمة، عن عمرو بن دينار، عن جابر بن زيد، عن ابن عباس (٢٠): «﴿ ذَالِكَ تَخْفِيفُ مِن رَّبِكُمُ وَرَحْمَةً ﴾: فيما كان على بني إسرائيل».

وأخرجه يحيى بن سلّام، عن حماد، كذلك.

وعن معلَّى بن هلال، عن عمرو بن دينار، عن مجاهد [٧/٥٨] به.

ومن طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد، عن ابن عباس: كان على بني إسرائيل القصاص في القتلى، ليس بينهم دية في نفس ولا جرح، فخفف الله عن أمة محمد، فقبل منهم الدية في النفس وفي الجراحة، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَلِكَ تَعَنِيفٌ مِن رَبِيكُمُ وَرَحْمَةً ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في سننه الكبرى، باب (۲٦) تأويل قول الله جل ثناؤه: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَأَفِيكُمُ اللهِ عَالَمَهُمُونِ وَأَدَاّهُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنَةٍ ﴾ حديث رقم (٦٩٨٣) ٢٢٩/٤.

وفي المجتبى، في كتاب القسامة، باب تأويل قوله عز وجل: ﴿فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيدِ شَىٌّ \* فَالْبَاعُ ۚ بِٱلْمَعْرُونِ وَأَذَاءُ إِلِيْهِ بِإِحْسَانٍ ﴾ ٣٧/٨.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٦٠٢) ١١٦/٢، والحاكم في المستدرك ٢٧٣/٢، والبيهقي في سننه ٥١/٨ - ٥٠.

وقد حكم الحافظ ابن حجر في النكت الظراف ٢٢٣/٥ على رواية حماد بالشذوذ فقال: «وافق ابن عيينة محمد بن مسلم، عن عمرو بن دينار: أخرجه الطبري. وكذا رواه ابن أبي نجيح، عن مجاهد.

وخالف الجميع حماد بن سلمة، فقال: عن عمرو بن دينار، عن جابر بن زيد، عن ابن عباس: أخرجه الطبري. والأول هو المحفوظ» اهـ.

<sup>(</sup>٣) طريق ابن أبي نجيح رواه:

عبدالرزاق في تفسيره ٦٧/١.

والنحاس في الناسخ والمنسوخ ص٧١.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٦٠٣) ١١٦/٢.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١١١٥٥) ٩٤/١١.

ورواه ابن أبي عاصم في الديات ص١٠٥ (الومضات) من طريق زكريا، عن عمرو بن دينار، عن مجاهد، عن ابن عباس به. وابن أبي حاتم برقم (١٥٨٥) ٢٩٦/١ من طريق ابن عيينة، عن عمرو عن مجاهد به.

ومن طريق سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة: ﴿ ذَالِكَ تَغْفِيفٌ مِن رَّيِكُمُ وَرَحْمَةً ﴾: رحم الله هذه الأمة، أطعمهم الدية وأحلها لهم، ولم تحلّ لأحد قبلهم.

فكان أهل التوراة: إنما هو قصاص أو عفو، ليس بينهما أرش.

وكان أهل الإنجيل: إنما هو عفو أمروا به.

فجعل الله لهذه الأمة القود، والعفو، والدية إن شاؤوا، فأحلّها لهم، ولم تكن لأمة قبلهم»(١).

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس مثله، إلا أنه قال: «شيء» بدل «أرش»(۲).

ز \_ قوله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٣]

قال مقاتل بن سليمان (٣): كبر لبيد الأنصاري - من بني عبد الأشهل -، فعجز عن الصوم، فقال للنبي - على أله على من عجز عن الصوم؟

فأنزل الله ـ عز وجل ـ: ﴿كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْهِبِيَامُ كُمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿أَيْنَامًا مَعْدُودَاتُ ﴾ الآية.

قولٌ آخر: قال المسعودي \_ وهو عبدالرحمٰن بن عبدالله بن عتبة بن مسعود \_: عن عمرو بن مرة، عن عبدالرحمٰن بن أبي ليلى، عن معاذ بن جبل، قال: قدمَ رسول الله \_ ﷺ \_ المدينة، فصام عاشوراء، وثلاثة أيام من كل شهر، ثم أنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ وَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللهِ يَعْلَى مِن قَبْلِكُمْ تَنَقُونَ الله الله إلى قوله: ﴿ وَذَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٌ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَذَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٌ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٦٠٤) ١١٦/٢، والزجاجي في أماليه ـ كما في الدر المنثور ١٧٣/١، وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٥٨٦) ٢٩٦/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٦٠٥) ١١٦/٢.

<sup>(</sup>۳) فی تفسیره ۸۷/۱.

فكان من شاء صام، ومن شاء أطعم مسكيناً، فأجزأ ذلك عنه(١).

ثم إنّ اللّهَ ـ عزّ وجلّ ـ أنزل [١/٥٩] الآية الأخرى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ﴾ إلى قوله: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْ أَلَّهُ ﴾.

فأثبت صيامه على المقيم الصحيح، ورخّص فيه للمريض والمسافر، وثبت الإطعام للكبير الذي لا يطيق الصيام».

أخرجه أحمد، وأبو داود، والطبرى (٢).

والمسعودي: صدوق، لكنه اختلط.

وقد خالفه سعید، فرواه عن عمرو بن مرة، عن ابن أبي لیلی، قال: حدثنا أصحابنا: «أنّ رسول الله \_ ﷺ \_ لما قدم علیهم، أمرهم بصیام ثلاثة أیام من كل شهر \_ تطوعاً غیر فریضة \_ ثم نزل شهر رمضان»(۳).

وهذا أصح من رواية المسعودي.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في كتاب الصلاة، باب كيف الأذان، حديث رقم (۵۷) ۱٤٠/۱ \_ ١٤١. وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٦٢٢) ٣٠٤/١.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٧٤) ١٣٨/٢.

والحاكم في المستدرك ٢٧٤/٢.

والبيهقي في سننه ١٠٠/٤.

قال البيهقي: «هذا مرسل: عبدالرحمن لم يدرك معاذ بن جبل» اهـ.

والصواب رواية من رواه عن ابن أبي ليلى، قال: حدثنا أصحاب محمد \_ را على عنه عنه الله ع

أما هذه الطريق ففيها المسعودي، وقد اختلط.

انظر كلام الحافظ ابن حجر فيما بعد، وفتح الباري ١٨٨/٤.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه. انظر التعليق السابق.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ـ معلقاً ـ في كتاب الصوم، باب ﴿وَعَلَى اَلَّذِينَ يُطِيقُونَنُو فِدَيَةٌ ﴾ ١٨٧/٤. وابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١٦٣٢) ٣٠٩/١ ورقم (١٦٤٦) ٣٠٩/١.

والبيهقي في سننه ٢٠٠/٤.

وأبو نعيم في مستخرجه.

والحافظ ابن حجر في التغليق ٣/١٨٥.

قال الطبري<sup>(۱)</sup>: «لم يأت في خبر تقوم بمثله الحجة: أنّ صوماً فرض على أهل الإسلام قبل شهر رمضان، ثم نسخ بصوم شهر رمضان».

كذا قال، ويشكل عليه حديث قيس بن سعد بن عبادة: «أمرنا رسول الله عليه عاشوراء، قبل أن ينزل رمضان» الحديث (٢).

وفي لفظ: «كنا نصوم عاشوراء» الحديث<sup>(٣)</sup>.

أخرجه النسائي، وسنده قوي.

وليس بسط ذلك من غرض هذا الكتاب.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدَيَةٌ ﴾ الآية [البقرة: ١٨٤]

أخرج البخاري، ومسلم، من حديث سلمة بن الأكوع، قال: «لمّا نزلت: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾، كان مَنْ أراد أن يفطر يفتدي، حتى نزلت الآية التي بعدها، فنسختها(٤).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ١٣٧/٢.

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي في كتاب الزكاة من سننه الكبرى، باب (٣٧) فرض صدقة الفطر قبل نزول الزكاة، حديث رقم (٢٦٨) ٢٦/٢.

وفي المجتبى، في كتاب الزكاة، باب (٣٥) فرض صدقة الفطر قبل نزول الزكاة ٥/٩٤ من طريق سلمة بن كهيل، عن القاسم بن مخيمرة، عن أبي عمار الهمداني، عن قيس بن سعد به.

<sup>(</sup>٣) رواه النسائي في كتاب الزكاة من سننه الكبرى، باب (٣٧) فرض صدقة الفطر قبل نزول الزكاة، حديث رقم (٢٢٨٥) ٢٦/٢.

وفي المجتبى، في كتاب الزكاة، باب (٣٥) فرض صدقة الفطر قبل نزول الزكاة ٥/٩٠. من طريق الحكم بن عتيبة، عن القاسم بن مخيمرة، عن عمرو بن شرحبيل، عن قيس به.

قال النسائي في المجتبى ٥/٤٤: «خالف الحكم في إسناده، والحكم أثبت من سلمة بن كهيل» اه.

 <sup>(</sup>٤) رواه البخاري في كتاب التفسير، باب (٢٦) ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمُهُ ﴿ حديث رقم (٤٥٧) ١٨١/٨.

وأخرج الطبري (١)، من طريق السدي، عن مرة، عن ابن مسعود: «لما نزلت: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ ﴾، كان مَنْ شاء صام، ومَنْ شاء أفطر وأطعم مسكيناً، فكانوا كذلك حتى نسختها: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُمُّ ﴾».

وأخرج ابن مردویه، من طریق محمد بن عبدالرحمٰن [٧٥٩] بن أبي ليلى، عن عطاء، قال: قال ابن عباس. فذكر نحوه، وقال في روايته نم نزلت هذه الآية فنسختها، إلّا في الشيخ الفاني، فإنه إنْ شاء أطعم عن

ومسلم في كتاب الصوم، باب (٢٥) بيان نسخ قوله تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُعلِيقُونَامُ
 فِذَيَّةٌ ﴾، حديث رقم (١١٤٥) ٨٠٢/٢.

وأبو داود في كتاب الصوم، باب (٢) نسخ. قوله: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَدَيَةٌ ﴾، حديث رقم (١١٤٥) ٨٠٢/٢.

وأبو داود في كتاب الصوم، باب (٢) نسخ قوله: ﴿وَعَلَى اَلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَدَيَةٌ ﴾، حديث رقم (٢٣١٥) ٢٩٦/٢.

والترمذي في كتاب الصوم، باب (٧٥) ما جاء ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ ﴾، حديث رقم (٧٩٨) ١٦٢/٣ ـ ١٦٣.

والنسائي في كتاب الصوم، باب (٦٣) تأويل قول الله ـ عز وجل ـ: ﴿وَعَلَى الَّذِينَ لَيْلِيثُونَهُ وَلَا يَلَمُ عَالَمُ مُرَاكِينٌ ﴾ . ١٩٠/٤.

وفي سننه الكبرى، في كتاب الصوم، باب (٦٣) تأويل قول الله جل ثناؤه: ﴿وَعَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلْمَا عَلَى اللَّهِ ع

والدارمي في كتاب الصيام، باب (٢٩) في تفسير قوله تعالى: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلَيُصُمِّةً﴾، حديث رقم (١٧٣٤) ٢٧/٢.

وابن جرير في تفسيره ١٤٠/٢. وابن أبي حاتم في نفسيره برقم (١٦٥٨) ٣١٢/١. والحاكم في المستدرك ٢٣/١.

وأبو عبيد في الناسخ، حديث رقم (٦١) ص٤٣.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٣٤٧٨) ٨/٥٥٨.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٦٣٠٢).

والبيهقي في سننه ١٠٠٤.

كلّ يوم مسكيناً، وأفطر (١).

## ز \_ قوله تعالى: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهَرَ فَلْيَصُّمُّ ﴾ [البقرة: ١٨٥]

قال عبد بن حميد: حدثنا مسلم بن إبراهيم، ثنا وهيب بن خالد، عن ابن شبرمة \_ هو: عبدالله \_، عن الشعبي، قال: «لمّا نزلت: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾، أفطر الأغنياء وأطعموا، وحصل الصوم على الفقراء، فأنزل الله \_ عَزَّ وَجَلَّ \_: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾.

وهذا مرسل صحيح السند.

وأخرج ـ أيضاً ـ من طريق محمد بن سيرين، عن عبيدة بن عمرو، في قوله تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذَيَةٌ ﴾، قال: نسختها الآية التي تليها (٢٠٠٠). وهذا ـ أيضاً ـ مرسل، وسنده معدود في أصح الأسانيد.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنَ أَسَكَامٍ أَخَرُّ ﴾ [البقرة: ١٨٥]

أخرج الطبري، من طريق خيثمة، عن أنس، أنه سأله عن الصوم في السفر؟ فقال: «قد أمرت غلامي أن يصوم فأبي.

قلت: فأين قول الله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ ﴾؟

فقال: نزلت ونحن يومئذ نرتحل جياعاً، وننزل على غير شبع؛ ونحن اليوم نرتحل شباعاً، وننزل على شبع»(٣).

<sup>(</sup>۱) ذكره الحافظ ابن كثير في تفسيره ٢١٥/١ معزواً لابن مردويه. ورواه ابن أبي حاتم (١٦٣٥ ـ ١٦٣٧) ٣٠٧/١ عن ابن عباس.

ورواه الطبري في تفسيره بنحوه، برقم (٢٧٥١) ١٣٩/٢ بدون ذكر ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ.

ورواه أبو عبيد في الناسخ، برقم (٥٩) ص٤٣ بنحوه.

<sup>(</sup>۲) رواه بنحوه الطبري في تفسيره، برقم (۲۷۵۷) ۱٤٠/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٢٨٧٩ ـ ٢٨٨٠) ١٥٩/٢، والنسائي في كتاب التفسير من سننه الكبرى، باب (٢٦) قوله تعالى: ﴿فَعِدَّةٌ مِّنْ أَسَيَامٍ أُخَرُّ ﴾، حديث رقم (١١٠٧٠) ٢٩٦/٦.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبً ﴾ الآية [البقرة:

قال عبدالرزاق في تفسيره (١٠): أخبرنا جعفر بن سليمان، عن عوف، عن الحسن، قال: سأل أصحاب رسول الله \_ ﷺ -، فقالوا للنبي \_ ﷺ -: أين ربنا؟

فأنزل الله ـ عز وجل ـ: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ أَجِيبُ أَجِيبُ اللهِ عَوْدَ اللهِ عَالَيْ ﴾ .

قولٌ آخر: أخرج الفريابي، من طريق ابن جريج، عن عطاء [١/٦٠] أنه بلغه: «لما نزلت: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِ أَسْتَجِبُ لَكُوْ ﴿ [غافر: ٢٠٠] قال الناس: لو نعلم أيّ ساعة ندعو. فنزلت: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنَّ قَرِيبٌ ﴾ الآية »(٢).

قولٌ ثالث: أخرج الطبري، وابن أبي حاتم، وأبو الشيخ، من طريق الصُّلْب بن حكيم بن معاوية بن حيدة القشيري ـ وهو أخو بهز بن حكيم ـ عن أبيه، عن جده: أن أعرابياً قال: يا رسول الله، أقريب ربنا فنناجيه، أم بعيد فنناديه؟ فأنزل الله ـ عز وجل ـ: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَتِى فَإِنِّ عَرِيبٌ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَلْيَسْتَجِبُوا لِي ﴾ "".

<sup>(</sup>۱) تفسير عبدالرزاق ۷۳/۲ .ورواه الطبري في تفسيره برقم (۲۹۱۳) ۱۹۰/۲ وهو مرسل. وانظر المحرر الوجيز ۲۰۰۱.

<sup>(</sup>٢) ورواه الطبري في تفسيره برقم (٢٩١٦) ٢/١٦٥ من طريق حجاج، عن ابن جريج، قال: زعم عطاء بن أبي رباح أنه بلغه. . وهذا مرسل أيضاً. ورواه \_ أيضاً \_ الطبراني في الدعاء، حديث رقم (١١ \_ ١٢) ٢/٩٠/٢.

٧) . . اه الطاري في تفسير من حديث . قد (٧٩١٧) ١٦٥/٢

<sup>(</sup>۳) رواه الطبزي في تفسيره، حديث رقم (۲۹۱۲) ۲۹۱۲.وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (۱٦٦٧) ۲۹۱۲.

والدارقطني في المؤتلف ١٤٣٥/٣ ـ ١٤٣٦.

والحافظ ابن حجر في لسان الميزان ١٩٥/٣.

وابن أبي خيثمة في جزء جمعه في «من روى عن أبيه، عن جده».

وفي سنده ضعيف، والصُلْب(١) بضم المهملة وسكون اللام وبعدها موحدة.

وذكر ابن ظفر، عن الضحاك، قال: «سأل بعض الصحابة النبي ـ ﷺ ـ الله عنه الصحابة النبي ـ الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه

قولٌ رابع: أخرج الطبري<sup>(٣)</sup> من طريق سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، قال: ذُكر لنا: أنه لما أنزل الله تعالى: ﴿أَدْعُونِ آَسْتَجِبَ لَكُو ﴾، قال رجل: كيف ندعو يا نبي الله؟ فأنزل الله ـ عز وجل ـ: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ ﴾».

قولٌ خامس: قال مقاتل بن سليمان في تفسيره (٤): اعترف رجال من المسلمين، أنهم كانوا يأتون نساءهم بعد أن يناموا في الصيام، فقالوا: ما توبتنا؟ فنزلت: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنّى فَإِنّي قَرِيبًا ﴾.

هكذا في تفسيره مختصراً، وذكره ابنُ ظفر عنه مطولًا، ذكر فيه القصة الآتية عن عمر بن الخطاب، وعن صرمة بن أنس أبي قيس.

قلت: وهذا يستلزم أنّ هذه الآية مؤخرة في النزول، وإن كانت متقدمة في التلاوة.

قولُ سادس: ذكره الماوردي (٥)، ونسبه لابن الكلبي.

<sup>=</sup> والعلائي في كتاب الوشي. كما في اللسان ٣/١٩٥.

قال في توضيح المشتبه ٢٣٣/٢: «في سنده اضطراب» اه.

والصلب مجهول. كما في اللسان ١٩٥/٣.

<sup>(</sup>۱) وقيل: الصلت: آخره تاء. انظر اللسان ۱۹۰/۳، والمؤتلف ۱۶۳۰/۳، والتوضيح ۲۳۳/۲ ، والإكمال ۱۹۳/۰، وتبصير المشتبه ۹۳/۳۸، والمؤتلف لعبدالغني ص۹۷.

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في الوسيط ٢٨٣/١.

<sup>(</sup>۳) في تفسيره برقم (۲۹۲۰) ۱۶۶۲.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل ٩٠ ـ ٩٠.

<sup>(</sup>٥) انظر النكت والعيون ٢٤٢/١. حيث قال: اختلف أهل التأويل في سبب نزول هذه الآية على أربعة أقاويل.. ولم يذكرها ذكره الحافظ ابن حجر هنا. والله أعلم.

ونسبه غيره (۱) لابن عباس، فكأنه: عن الكلبي، عن أبي صالح: «أنّ يهود المدينة [٢/٦٠] قالوا للنبي \_ ﷺ \_: كيف يسمع ربنا دعاءنا؟ وأنت تزعم أن بيننا وبين السماء خمس مائة عام، وأنّ غلظ كلّ سماء خمس مائة عام؟ [فنزلت هذه الآية](٢).

## - قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ القِسِيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمْ ﴾ الآية [البقرة: ١٨٧]

قال الواحدي (٣): قال ابن عباس \_ في رواية الوالبي \_: «وذلك أنّ المسلمين كانوا في شهر رمضان، إذا صَلّوا العشاء، حرم عليهم النساء والطعام إلى مثلها من القبالة، ثم إنّ ناساً من المسلمين أصابوا من الطعام والنساء في شهر رمضان بعد العشاء، \_ منهم عمر بن الخطاب \_ فشكوا ذلك لرسول الله \_ ﷺ \_، فأنزل الله \_ عز وجل \_ هذه الآية».

قلتُ: الوالبي: هو علي بن أبي طلحة، وقد وصل حديثه الطبري، وابن أبي حاتم، وغيرهما<sup>(٤)</sup>.

وعندهم: «فأنزل الله: ﴿عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَنكُمْ فَعَانُ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ ﴾» وأخرجه الطبري.

قال ابن عطية (٥٠): «حكى النحاس (٢٦)، ومكي (٧٠): أنّ عمر نام، ثم وقع بامرأته.

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الخازن ١١٤/١، وزاد المسير ١٨٩/١.

<sup>(</sup>٢) زيادة من المصادر السابقة، ليست في المخطوطة.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول ص ٤٩ ـ ٥٠، والوسيط ٢٨٦/١ .وانظر البحر المحيط ٤٨/٢، والدر المنثور ١٩٧/١، وتفسير الخازن ١١٦/١، وتفسير ابن كثير ٢٢٠/١.

 <sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٩٤٨) ٢١٧١/٢.
 وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٦٧٧) ٢١٦/١ وانظر (١٦٨٠) ٣١٦/١ ـ ٣١٧.
 وأبو عبيد في الناسخ، حديث رقم (٥٢) ص٣٨ ـ ٣٩.

<sup>(</sup>٥) المحرر الوجيز ٢٥٧/١.

<sup>(</sup>٦) الناسخ والمنسوخ ص٢٥.

<sup>(</sup>٧) الإيضاح لناسخ القرآن ص١٤٩. وانظر الناسخ لأبي عبيد ص٣٩.

وهذا عندي بعيد على عمر".

قلت: ذكره ابن كثير<sup>(۱)</sup> من طريق موسى بن عقبة، عن كريب، عن ابن عباس.

وهذا سند صحيح، ولفظه: «إنّ الناس كانوا قبل أن ينزل في الصوم ما نزل، يأكلون، ويشربون، ويحلّ لهم شأن النساء، فإذا نام أحدهم، لم يطعم، ولم يشرب، ولا يأتي أهله حتى يفطر من القابلة.

فبلغنا أنّ عمر بن الخطاب بعدما نام، ووجب عليه الصوم، وقع على أهله، ثم جاء إلى النبي - عليه على أهله، ثم جاء إلى النبي - عليه أهله، فقال: أشكو إلى الله، وإليك، الذي صنعتُ.

قال: «وماذا صنعت؟».

قال: إني سَوَّلَت لي نفسي، فوقعتُ على أهلي بعدما نمتُ، وأنا أريد الصومَ.

فزعموا أنّ النبي \_ صلى الله عليه [١/٦١] وسلم \_ قال: «ما كُنْتَ خَلِيقاً أن تَفعل».

فنزل الكتاب: ﴿ أُمِلَّ لَكُمْ لَيْلَةً ٱلصِّيامِ ٱلرَّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمْ ﴾ ".

ولهذه القصة طرق عن ابن عباس، في بعضها: «أنّ امرأة عمر هي التي قالت» (٢).

فمنها: ما أخرجه أبو داود، من طريق يزيدَ النحوي، عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: «كان الناس على عهد رسول الله - على - إذا صلوا العشاء، حرم عليهم الطعام، والشراب، والنساء، وصاموا إلى القابلة.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ۲۲۰/۱. ورواه أبو عبيد في الناسخ برقم (۵۱) ص۳۸ من طريق حجاج، عن ابن جريج، وعثمان بن عطاء، عن عطاء الخراساني، عن ابن عباس. وليس فيه ذكر عمر ـ رضى الله عنه ـ.

<sup>(</sup>٢) لعلها: نامت. لما سيأتي من طرق عن كعب بن مالك ـ أيضاً ـ وانظر ما بعده.

فاختان رجل نفسه، فجامع امرأته، وقد صلّى العشاء ولم يفطر، فأراد الله أن يجعل ذلك يسيراً لمن بقي، ورخصة، فقال: ﴿عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمُ كُنتُمْ تَغْتَانُوكَ أَنفُكُمْ فكان هذا مما نفع الله به الناس، ورخص لهم بسبه»(١).

وأخرجه سنيد من داود من وجه آخر عن عكرمة مرسلًا  $(^{(7)})$ ، وفيه تسمية الرجل: «أبو قيس بن صرمة».

ومنها: ما أخرجه عبدالرزاق<sup>(٣)</sup>، عن معمر، عن إسماعيل بن شروس، عن عكرمة، عن رجل ـ قد سمّاه من الأنصار ـ: جاء ليلة وهو صائم، فقالت له امرأته: لا تنم حتى أصنع لك طعاماً، فجاءت وهو نائم، فقالت: نمت، والله.

قال: لا، والله ما نمت.

قالت: بلي، والله.

فلم يأكل تلك الليلة، وأصبح صائماً، فغشي عليه، فنزلت الرخصة».

ومنها: عن العوفي عنه، ولفظه ـ في قوله تعالى: ﴿عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَغْتَانُونَ أَنفُكُمْ ﴾ يعني بذلك: الذي فعل عمر بن الخطاب.

فأنزل الله عفوَه، فقال: ﴿فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ ۗ﴾.

أخرجه ابن أبي حاتم (١).

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في كتاب الصوم، باب (۱) مبدأ فرض الصوم، حديث رقم (۲۳۱۳) ۲۹۰/۱.

<sup>(</sup>٢) رواه سعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٢٧٥) ٢٩٦/٢ (التكملة) من طريق سفيان، عن عمرو بن دينار، عن عكرمة، به. ولكن ليس فيها ذكر عمر ـ رضي الله عنه ـ. وانظر تفسير الطبري برقم (٢٩٥٩) ١٧٣/٢ فقد رواه من طريق ابن جريج، عن عكرمة مرسلًا.

<sup>(</sup>٣) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٧١/٢، والطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٩٥٤) ١٧٢/٢.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٦٨٠) ٣١٧ ـ ٣١٧.

وأخرجه الطبري مطولًا (۱)، وأوله: «كان الناس أول ما أسلموا، إذا صام أحدهم» الحديث.

وفيه: «وإنّ عمر بينما هو نائم، إذ سولت له نفسه، فأتى أهله، فلما اغتسل أخذ يبكى ويلوم نفسه.

ثم أتى رسول الله [٢/٦١] ـ ﷺ ـ فقال: إني أعتذر إلى الله، وإليك من نفسى، فإنها زيّنت لي، فهل تجد لي من رخصة؟

فقال: «لم تكن بذلك حقيقاً يا عمر».

فلما بلغ بيته، أرسل إليه، فأتاه، فعذره في آية من القرآن، وأمره الله أن يضعها في المائة (٢) الوسطى من البقرة».

وأخرج الطبري ـ أيضاً ـ من طريق حماد بن سلمة، عن ثابت: «أنّ عمر واقع أهله ليلة في رمضان، فاشتدّ ذلك عليه، فأنزل الله: ﴿أُمِلً لَكُمْ ﴾ الآية (٣).

ولها طرق أخرى عن غير ابن عباس:

منها: ما أخرجه أحمد، وأبو داود (٤)، من حديث معاذ بن جبل - عن المسعودي بسنده الماضي قريباً - قال فيه: «وكانوا يأكلون، ويشربون، ويأتون النساء، ما لم يناموا، فإذا ناموا امتنعوا.

ثم إن رجلًا من الأنصار \_ يقال له: صرمة \_ كان يعمل صائماً حتى أمسى، فجاء أهله فصلى العشاء ثم نام، فلم يأكل ولم يشرب حتى أصبح،

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (۲۹۰۱) ۲/۱۷۱ ـ ۱۷۲.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: المات.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٩٥٠) ١٧١/٢.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد في المسند ٧٤٧/٠.

وأبو داود برقم (٥٠٧) ١٤٠/١ ـ ١٤١.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٩٤٥) ٢٠٠/٢ من حديث ابن أبي ليلي، عن معاذ، وهو لم يدركه كما سبق. انظر الكلام عليه عند الكلام على الآية رقم (١٨٣).

فأصبح صائماً، فرآه رسولُ الله \_ ﷺ \_ وقد جهد جهداً شديداً.

فقال: «ما لى أراك جهدتَ جهداً شديداً؟».

قال: يا رسول الله، إني عملتُ أمس، فجئت حين جئت، فألقيتُ نفسي فنمت، فأصبحتُ حين أصبحتُ صائماً.

قال: وكان عمر أصاب من النساء بعدما نام، فأتى النبي ـ ﷺ ـ فذكر ذلك.

فَأَنْزُلُ الله ـ عز وجل ـ: ﴿ أُجِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمُ ﴾ إلى قوله: ﴿ ثُمَّ آتِتُوا ٱلصِّيَامَ إِلَى ٱلۡيَـلِ ﴾ ».

وأخرجه ـ أيضاً ـ من طريق شعبة، عن عمرو بن مرة، عن ابن أبي ليلى مرسلًا (١).

ومن طریق حصین بن [عبدالرحمٰن، عن]<sup>(۲)</sup> عبدالرحمٰن بن أبي لیلی مرسلًا، وقال فیه: «فجاء شیخٌ من الأنصار \_ یقال له: صرمة بن مالك \_  $^{(n)}$ .

وأخرجه أحمد، والطبري، وابن أبي حاتم (١)، من طريق قيس بن سعد، عن عطاء [١/٦٢] بن أبي رباح، عن أبي هريرة ـ في قول الله تعالى: ﴿ أُمِلَ لَكُمْ لَيْلَةَ الطِّميّامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَآيِكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ مُثَمّ اَتِعُوا الله المسلمون قبل أن تنزل هذه الآية، إذا صلوا العشاء الآخرة، حرم عليهم الطعام والشراب والنساء حتى يفطروا، وإنّ

عطاء، عن أبي هريرة. وانظر أيضاً ١٣٠/٤.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٢٩٤٣) ٢/١٧٠، وأبو عبيد في الناسخ برقم (٥٨) ص2٤.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين سقط من المخطوطة.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٢٩٤٤) ٢٠٠/٢، وأبو عبيد في الناسخ، برقم (٥٦) ص٠٤ - ٤١.

<sup>(</sup>٤) لعل الحديث عن ابن عباس. وقد سبق. وانظر تفسير ابن كثير ٢٢٠. وقد عزاه في فتح الباري ١٨٢/٨ لابن مردويه من طريق

عمر بن الخطاب أصاب أهله بعد صلاة العشاء، وإنّ صرمة بن قيس الأنصاري غلبته عينه بعد صلاة المغرب فنام، فلم يشبع من الطعام، ولم يستيقظ حتى صلّى رسول الله - على العشاء، فقام، فأكل وشرب، فلما أصبح، أتى رسول الله - على أخبره بذلك، فأنزل عند ذلك: ﴿أُمِلَ الصِّعَمُ لَيْلَةَ القِميامِ اللهُ عَنْدُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

كذا جاء في هذه الرواية: «أن صرمة بن قيس أكل وشرب بعدما نام». والذي تقدّم أصح: «أنه امتنع فَجُهد، فنزلت».

وأخرج الطبري من طريق عبدالله بن كعب بن مالك، عن أبيه، قال: «كان الناس في رمضان إذا صام الرجل فأمسى فنام، حرم عليه الطعام والشراب والنساء حتى يفطر من الغد.

فرجع عمر بن الخطاب من عند النبي \_ ﷺ \_ ذات ليلة، وقد سمر عنده فوجد امرأته قد نامت، فأرادها.

فقالت: إني قد نمت.

قال: ما نمت، ثم وقع بها.

وصنع كعب بن مالك مثل ذلك.

فغدا عمر بن الخطاب إلى النبي - ﷺ - فأخبره. فأنزل الله تعالى: ﴿ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَغْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ ﴾ الآية »(١).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند ٣/٤٦٠.

والطبري في تفسيره، برقم (٢٩٤٩) ١٧١/٢.

وأبو عبيد في الناسخ، حديث رقم (٥٧) ص٤١ ـ ٤٢.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٦٧٧) ٣١٦/١.

وابن المنذر، كما في الدر المنثور ١/٥٧٥.

وفي سنده ابن لهيعة، إلَّا أنَّ الراوي عنه ابن المبارك عند الطبري.

وأخرجه ابن أبي حاتم، وفي سنده ـ عندهما ـ ابن لهيعة، وحديثه يُكتب في المتابعات.

ثم أسند الواحدي (۱) من طريق يحيى بن زكريا (Y/77] بن أبي زائدة: حدثني أبي وغيره (۲)، عن أبي إسحاق، عن البراء بن عازب، قال: «كان المسلمون إذا أفطروا، يأكلون ويشربون ويمسّون النساء ما لم يناموا، فإذا ناموا لم يفعلوا شيئاً من ذلك إلى مثلها [من القابلة] (۳).

وإنّ قيس بن صرمة الأنصاري كان صائماً، فأتى أهله عند الإفطار، فانطلقت امرأته تطلب شيئاً، وغلبته عينه فنام، فلما انتصف النهار من غد غشي عليه. قال: وأتى عمرُ امرأته وقد نامت، فذكر ذلك للنبي - على فنزلت: ﴿أُمِلَ لَكُمُ لَيَلَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَثُ إِلَىٰ فِسَآبِكُمُ اللهِ قوله: ﴿مِنَ فَنْ المسلمون [بذلك]»(٤).

ثم أسند \_ أيضاً \_ من طريق إسرائيل، عن أبي إسحاق، عن البراء: «كان أصحاب محمد \_ ﷺ \_ إذا كان الرجل صائماً، فحضر الإفطار، فنام قبل أن يطعم، لم يأكل ليلته ولا يومه حتى يمسي.

وإنّ قيس بن صرمة الأنصاري كان صائماً» فذكر نحوه (٥).

ولم يذكر قصة عُمر، وفي آخره: «فأنزلت هذه الآية: ﴿أُمِلَ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ اللَّهِ الرَّفِكُ إِلَى نِسَآبِكُمُ ﴾، ففرحوا بها فرحاً شديداً».

قال (٦): «رواه البخاري عن عبيدالله بن موسى، عن إسرائيل» وهو كما

<sup>(</sup>١) أسباب النزول ص٠٥٠.

<sup>(</sup>٢) في هامش المخطوطة: في نسخة من الواحدي: أو غيره.

<sup>(</sup>٣) زيادة من أسباب النزول ص٠٥٠.

<sup>(</sup>٤) زيادة من أسباب النزول.

<sup>(</sup>٥) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٠٠ ـ ١٥.

<sup>(</sup>٦) أسباب النزول ص٥١.

قال(١).

وأخرجه الإسماعيلي من وجه آخر عن عبيدالله بن موسى، فقال: عن إسرائيل وزهير، كلاهما عن أبي إسحاق.

وأخرجه ـ أيضاً ـ أبو داود<sup>(۲)</sup> من وجه آخر عن إسرائيل، وقال في روايته: «وإن صرمة بن قيس».

وأخرجه النسائي (٣) من رواية زهير، وقال في روايته: «ونزلت في أبي قيس بن عمرو».

وأخرج الطبري<sup>(٤)</sup> ـ أيضاً ـ من طريق السدي، قال: «كُتب على النصارى صيام رمضان، وكتب عليهم: أن لا يأكلوا، ولا يشربوا، ولا ينكحوا النساء، في رمضان بعد النوم.

وكُتب على المسلمين كما كتب على النصارى، فلم يزل [١/٦٣]

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الصوم، باب (۱٥) قول الله جل ذكره: ﴿ أُمِلَ لَكُمْ لَيْلَةَ الْقِمَالِ اللهِ عَلَى اللهِ الْمُعَلَمُ مَا اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

وفي كتاب التفسير، باب (٢٧) ﴿أَيِلَ لَكُمْ لَيْلَةً ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَتُ إِلَىٰ نِسَآمِكُمْ ﴾ حديث رقم (١٨١/٨ .

وأبو داود في كتاب الصوم، باب (۱) مبدأ فرض الصوم، حديث رقم (۲۳۱٤) ۲۹۰/۲. والترمذي في كتاب التفسير، من سورة البقرة، حديث رقم (۲۹۲۸) ۲۱۰/۰.

والنسائي في كتاب الصيام في سننه الكبرى، باب (٢٩) تأويل قول الله جل ثناؤه: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَقَّ يَتَبَيَّنَ لَكُمْ اَلْغَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ ﴾، حديث رقم (٢٤٧٨) ٨٠/٢ [ ٨٠/٢].

وأحمد في المسند ٢٩٥/٤، والدارمي في سننه، حديث رقم (١٦٩٣) ٢٠/٢.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٩٤٧) ٢٠٠/٢ ـ ١٧١، وابن حبان (٣٤٦٠ ـ ٣٤٦٠) الطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٩٤٧ ـ ١٧٠/

والنحاس في الناسخ ص٧٥، والبيهقي في سننه ٢٠١/٤.

<sup>(</sup>٢) انظر ما سبق.

<sup>(</sup>٣) انظر ما سبق.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبرى برقم (٢٩٥٧) ١٧٢/٢ ـ ١٧٣.

المسلمون، حتى أقبل رجل من الأنصار ـ يقال له: أبو قيس بن صرمة ـ وكان يعمل في حيطان المدينة بالأجرة، فأتى أهله بتمر، فقال: استبدلي لي بهذا طحيناً، فاجعليه سخينة لعلي آكله، فإن التمر قد أحرق جوفي.

فانقلبت، فاستبدلت له، ثم صنعت فأبطأت عليه، فنام.

فجاءت فأيقظته، فكره أن يعصي الله، فأبى أن يأكل، فأصبح صائماً، فرآه النبي \_ ﷺ \_ بالعشي، فقال: ما لك يا أبا قيس؟ فقصّ عليه القصة.

وكان عمر وقع على جارية له ـ في ناس من المسلمين لم يملكوا أنفسهم ـ فلما سمع كلام أبي قيس، رهب أن ينزل فيه شيء، فبادر واعتذر.

وتكلم أولئك الناس، فنسخ الله تعالى ذلك عنهم، ونزلت: ﴿أُمِلَ لَكُمْ لَيَلَةَ ٱلْقِسَيَامِ ٱلرَّفَتُ إِلَى نِسَآبِكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾.

ثم أسند الواحدي (١) من طريق إسحاق بن أبي فروة، عن الزهري، أنه حدثه عن القاسم بن محمد: أنّ بدء الصوم كان يصوم الرجل من عشاء إلى عشاء، فإذا نام لم يصل إلى أهله بعد ذلك، ولم يأكل، ولم يشرب.

حتى جاء عمر إلى امرأته، فقالت: إنى قد نمتُ، فوقع بها.

وأمسى صرمة بن قيس (٢) صائماً، فنام قبل أن يفطر، فأصبح صائماً، فكاد الصوم يقتله. فأنزل الله تعالى الرخصة، قال: ﴿فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ ﴾.

وهذا الحديث - مع إرساله - ضعيف السند من أجل إسحاق بن أبي

<sup>(</sup>١) أسباب النزول ص٥١ - ٥٢ وفي سنده:

١ \_ الإرسال.

٢ ـ إسحاق بن أبي فروة: متروك. انظر الكامل ٣٢٦/١ ـ ٣٢٩، والمغني ٧١/١،
 والكاشف ٦٣/١، والتقريب ٥٩/١.

<sup>(</sup>٢) في الواحدي: صرمة بن أنس.

فروة، ولولا أني التزمت أن أستوعب ما أورده الواحدي لاستغنيت عن هذا.

وأخرج الطبري<sup>(۱)</sup> من طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد: «كان الرجل من الصحابة يصوم، فإذا أمسى أكل وشرب وجامع، فإذا رقد حرم ذلك كله عليه [٢/٦٣] حتى القابلة، وكان فيهم رجال يختانون أنفسهم في ذلك، فعفا الله عنهم، وأحل ذلك قبل الرقاد وبعده».

وفي رواية<sup>(٢)</sup>: «ذكر عمر».

ومن طريق محمد بن يحيى بن حَبّانَ الأنصاري: «أنّ صرمة بن أنس أتى أهله ـ وهو شيخ كبير ـ فلم يهيئوا له طعاماً، فوضع رأسه، فأغفى، وجاءته امرأته بطعام، فقالت: كُل، قال: إني قد نمت، قالت: إنك لم تنم.

فأصبح جائعاً مجهوداً، فنزلت $^{(7)}$ .

تنبيه: جمع ابن عطية (٤) الخلاف في تسمية هذا الأنصاري، بحسب ما وقع عنده في تفسير ابن جرير، فقال: وروي أنّ صرمة بن قيس، ويقال: ابن مالك، ويقال: أبو أنس قيس بن صرمة.

قلت: وتقدم في بعض طرقه: أبو قيس بن صرمة، وفي بعضها: أبو قيس بن عمرو.

وذكرت في كتابي في الصحابة (٥) أنّ بعضهم قال: أنس بن صرمة، وأنّ بعضهم صَحَّفه فقال: ضمرة، بضاد معجمة (٦).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (۲۹۰۲) ۱۷۲/۲.

<sup>(</sup>۲) برقم (۲۹۵۳) ۱۷۲/۲.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره برقم (٢٩٦٠) ١٧٣/٢.

<sup>(</sup>٤) المحرر الوجيز ٧/٧٥١.

<sup>(</sup>٥) الإصابة ١٨٤/٢.

<sup>(</sup>٦) هو ابن الأثير. انظر الإصابة ٢١٨/٢.

ووقع في تفسير مقاتل (1): أنه صرمة بن أنس بن صرمة بن مالك من بني عدي بن النجار، أبو قيس (7).

\_ قـولـه تـعـالـى: ﴿وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَقَىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُرُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]

أسند الواحدي من طريق أبي حازم، عن سهل بن سعد، قال: «نزلت هذه الآية: ﴿وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَقَّ يَتَبَيَّنَ لَكُرُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسُودِ ﴾، ولم ينزل: ﴿مِنَ الْفَجْرِ ﴾، فكان رجال إذا أرادوا الصوم، ربط أحدهم في رجليه الخيط الأبيض والخيط الأسود، فلا يزال يأكل ويشرب حتى يتبين له زيهما، فأنزل الله تعالى بعد ذلك: ﴿مِنَ الْفَجْرِ ﴾، فعلموا أنه إنما يعني بذلك الليل والنهار »(٣).

قال: رواه البخاري، ومسلم (٤). وهو كما قال.

قال ابن عطية (٥) [١/٦٤] «وجعل عدي ابن حاتم خيطين على وسادة،

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل ۹۰/۱.

 <sup>(</sup>۲) انظر زاد المسير ۱۹۱/۱، وفتح الباري ۱۳۰/٤ ـ ۱۳۱، ومعالم التنزيل ۱۵۷/۱، وتفسير الخازن ۱۱۷/۱.

<sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٥٦ ـ ٥٣.

وقد رواه البخاري في كتاب الصوم، باب (١٦) قول الله تعالى: ﴿وَكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيْنَ لَكُوْ الْخَيْطُ الْأَنِيْضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَرِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ حديث رقم (١٩١٧) ١٣٢/٤.

وفي كتاب التفسير، باب (٢٨) ﴿وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَقَّىٰ يَنَبَيَّنَ لَكُرُ الْخَيْطُ اَلاَّبَيْضُ مِنَ الْخَيْطِ اَلاََسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ﴾ حديث رقم (٤٥١١) ١٨٢/٨ ـ ١٨٣.

ومسلم في كتاب الصوم، باب (٨) بيان أن الدخول في الصوم يحصل بطلوع الفجر، حديث رقم (١٠٩١) ٧٦٧/٢ ـ ٧٦٨.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٩٩٨) ١٧٨/٢.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٦٨٧) ٣١٨/١.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٥٧٩١) ١٧٩/٦.

والبغوي في تفسيره ١٥٨/١.

<sup>(</sup>٤) انظر ما قبله.

<sup>(</sup>٥) المحرر الوجيز ٧٥٨/١.

## فقال له النبي ـ ﷺ ـ: «إنّ وسادك لعريض» (١).

قال ابن عطية (٢): رُوي أنه كان بين طرفي المدة عام.

(۱) رواه البخاري في كتاب الصوم، باب (۱٦) قول الله تعالى: ﴿وَكُلُواْ وَاَشْرَبُواْ ..﴾، حديث رقم (١٩١٦) ١٣٢/٤.

وفي كتاب التفسير، باب (٢٨) ﴿وَكُلُواْ وَالشَّرَبُواْ . . . ﴾، حديث رقم (٤٥٠٩ ـ ٤٥١٠) ١٨٢/٨

ومسلم في كتاب الصوم، باب (٨) بيان أن الدخول في الصيام يحصل بطلوع الفجر، حديث رقم (١٠٩٠) ٧٦٦/٢ ـ ٧٦٧.

وأبو داود في كتاب الصوم، باب (١٧) وقت السحور، حديث رقم (٢٣٤٩) ٣٤٠/٢. والترمذي في كتاب التفسير، باب (٣) من سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٧٠ ـ ٢٩٧١) ٥/٢١١.

والنسائي في كتاب الصيام، باب تأويل قول الله تعالى: ﴿وَكُلُواْ وَاَشْرَبُواْ . ﴾ ١٤٨/٤. وفي سننه الكبرى في كتاب الصيام، باب (٢٩) تأويل قوله تعالى: ﴿وَكُلُواْ وَاَشْرَبُواْ﴾، حديث رقم (٢٤٧٩) ٨١/٢.

والدارمي في كتاب الصيام، باب (٧) متى يمسك المتسحر من الطعام والشراب؟، حديث رقم (١٦٩٤) ٢٠/٢.

وأحمد في المسند ٣٧٧/٤.

وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٢٧٧) ١٩٧/٣ ـ ٦٩٨ (التكملة).

والقاسم بن سلام في الناسخ، حديث رقم (٥٣ ـ ٥٤) ص٣٩ ـ ٤٠.

والطحاوي في شرح المعاني ٣/٣٥.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٣٤٦٣ ـ ٣٤٦٣) ١٤٤٨ - ٢٤٣.

وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (١٩٢٥ ـ ١٩٢٦) ٣/٢٠٩.

والحميدي في مسنده، حديث رقم (٩١٦) ٢/٧٠٤.

والخطابي في غريب الحديث ٢٣١/١ ـ ٢٣٢.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٧٢ ـ ١٧٣ ـ ١٧٤ ـ ١٧٥ ـ ١٧٦ ـ ١٧٧ ـ ١٧٧ ـ ١٧٨ ـ ١٧٨ ـ ١٧٨ ـ ١٧٨

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٢٩٩٥ ـ ٢٩٩٦ ـ ٢٩٩٧) ١٧٨/٢.

والواحدي في تفسيره ٢٨٧/١. وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٦٨٦) ٣١٨/١.

والبيهقي في سننه ٢١٥/٤.

والبغوى في تفسيره ١٥٨/١.

(٢) المحرر الوجيز ٢٥٨/١.

قلت: كلامه يوهم أنّ قصة عدي كانت قبل نزول قوله تعالى: ﴿مِنَ الْفَجْرِ﴾، وليس كذلك (١)، بل صنيع الأنصار، وصنيع عدي ـ وإن اتحد في الخيطين ـ لكن مأخذ الغرضين مختلف، ونزول: ﴿مِنَ الْفَجْرِ﴾ كان بسبب الأنصار؛ لأنهم حملوا الخيطين على حقيقتهما، وفعل عدي استمر بعد نزول قوله تعالى: ﴿مِنَ الْفَجْرِ﴾ حملًا للخيطين على الحقيقة أيضاً، وأنّ المراد: أن يُوضح الفجر الأبيض منهما من الأسود، فقيل له: إنّ المراد بالخيط نفس الفجر ونفس الليل.

ز \_ قوله تعالى: ﴿وَلَا تُبَيْرُوهُنَ وَأَنتُمْ عَلَكِفُونَ فِي ٱلْمَسَاحِدِّ﴾ [البقرة: 1۸۷]

قال مقاتل بن سليمان (٢٠): «نزلت في عليّ، وعمار، وأبي عبيدة، كان أحدهم يعتكف، فإذا أراد الغائط من السَّحَر، رجع إلى أهله، فباشر، ويجامع ويقبّل (٣)، ويرجع، فنزلت».

وعبّر عنه ابن ظفر \_ مقتصراً عليه \_ بقوله: «قيل: كان عليّ، وأبو عبيدة، إذا خرجا \_ في حال اعتكافهما \_ لحاجة الإنسان، قد يكون منهما الوطء. فنزلت».

وأخرج الطبري من طريق سفيان \_ وهو الثوري \_، عن علقمة بن مرثد، عن الضحاك بن مزاحم، قال: «كانوا يجامعون وهم معتكفون، حتى

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر في الفتح ١٣٢/٤ ـ ١٣٣ : "ظاهره أنّ عدياً كان حاضراً لما نزلت هذه الآية، وهو يقتضي تقدم إسلامه، وليس كذلك؛ لأن نزول فرض الصوم كان متقدماً في أوائل الهجرة، وإسلام عدي كان في التاسعة أو العاشرة كما ذكره ابن إسحاق وغيره من أهل المغازي، فإما أن يقال: إنّ الآية التي في حديث الباب تأخر نزولها عن فرض الصوم، وهو بعيد جداً، وإما أن يؤول قول عدي هذا على أن المراد بقوله: "لما نزلت" أي: لما تليت عليّ عند إسلامي، أو لما بلغني نزول الآية، أو في السياق حذف تقديره لما نزلت الآية، ثم قدمت فأسلمت وتعلمت الشرائع عمدت. " اه.

<sup>(</sup>۲) في تفسيره ۹۱/۱.

<sup>(</sup>٣) هكذا في المخطوطة، والصواب: ويغتسل، كما في تفسير مقاتل. والله أعلم.

نزلت: ﴿ وَلَا تُبَشِرُوهُ نَ وَأَنتُمْ عَلَكِفُونَ فِي ٱلْمَسَاحِدِّ ﴾ (١).

وفي رواية له من هذا الوجه: «كان الرجل إذا اعتكف، فخرج من المسجد، جامع إن شاء، فنزلت.

يقول: لا تقربوهن ما دمتم عاكفين في مسجد ولا غيره (٢).

ومن طريق سعيد، عن قتادة: «كان الرجل إذا خرج من المسجد وهو معتكف، فلقي [٢/٦٤] امرأته، باشرها، فنهاهم الله عن ذلك، وأخبرهم أنّ ذلك لا يصلح حتى يقضي اعتكافه»(٣).

ومن طريق معمر، عن قتادة نحوه (٤).

ومن طريق ابن جريج، قال: قال ابن عباس: «كانوا إذا اعتكفوا، فخرج الرجل إلى الغائط، جامع امرأته، ثم اغتسل، ثم رجع إلى اعتكافه، فنهوا عن ذلك»(٥).

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس: «كان أناس يصيبون نساءهم وهم عكوف، فنهاهم الله عن ذلك»(٦).

ومن طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد؛ كان ابن عباس يقول: «من خرج من بيته إلى بيت الله، فلا يقرب النساء»(٧).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره برقم (٣٠٤٦) ١٨٦/٢. وذكره النحاس في ناسخه ص٢٠، وانظر تفسير الخازن ١١٨/١، والوسيط ٢٨٨/١، وتفسير أبي المظفر السمعاني ١٩٠/٢، وبحر العلوم ١٨٧/١، وتفسير ابن كثير ٢٢٤/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره برقم (٣٠٤٧ ـ ٣٠٤٨) ١٨٦/٢. وفي المخطوطة: فخرج من المساجد. والمثبت من تفسير الطبري.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٠٥٠) ١٩٣/١. وانظر زاد المسير ١٩٣/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري برقم (٣٠٥٤) ١٨٧/٢. وهو في تفسير عبدالرزاق ٧٢/١.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٠٥٥) ١٨٧/٢.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٠٤٩) ١٨٦/٢.

<sup>(</sup>٧) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٠٥٣) ١٨٧/٢. وانظر تفسير مجاهد ٩٧/١.

ومن طريق ابن جريج قال: قال مجاهد: «نهوا عن جماع النساء في المساجد ـ حيث كانت الأنصار تجامع ـ»(١).

## \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَلَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ ﴾ الآية [البقرة: ١٨٨]

قال الواحدي (٢): قال مقاتل بن حيان: نزلت هذه الآية في امرىء القيس بن عابس الكندي، وفي عَيْدَانَ بنِ أَشْوَعَ الحضرميّ، وذلك لأنهما احتكما إلى النبي - عَيْلًا - في أرض، فكان امرؤ القيس المطلوب، وعيدانُ الطالب، فأنزل الله تعالى هذه الآية، فحكم عيدانَ في أرضه، ولم يخاصمه».

قلت: كذا رأيت فيه: «ابن حيان»، وقد وجدته في تفسير مقاتل بن سليمان، وقال في آخره: «ولم يكن لعَيْدان بَيْنَة، وأراد امرؤ القيس أن يحلف، فقرأ النبي - على الله الله عنها الله عنها الله والم يكن يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ الله وَأَيْمَنِهُم ثَمَنًا قَلِيلًا الله عمران: ٧٧]، فلما سمعها امرؤ القيس كره أن يحلف، فلم يخاصمه في أرضه، وحكمه فيها، فنزلت».

وأخرجه ابن أبي حاتم، من طريق عطاء بن دينار، عن سعيد بن جبير بنحوه (٣).

و «عَيدان» بفتح المهملة بعدها تحتانية مثناة، ذكره أصحاب [١/٦٥] المشتبه (٤٠).

#### ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَامِ ﴾ [البقرة: ١٨٨]

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره، عقيب رقم (٣٠٥٥)، وذكره النحاس في ناسخه ص٧٥.

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول ص٥٣ .وانظر تفسير الخازن ١١٩/١، وبحر العلوم ١٨٧/١، وزاد المسير ١٨٤/١، وتفسير القرطبي ٣٣٥/ ـ ٣٣٦.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١٧٠٢) ٣٢١/١، وانظر لباب النقول ص٣٥٠.

<sup>(</sup>٤) انظر الإصابة ١٨٥٣، والمؤتلف للدارقطني ١٦٦٠/، واللباب ٣٦٨/، وتوضيح المشتبه ٢٦٣٣، والمؤتلف لعبدالغني (٩١)، وتبصير المنتبه ٢٠٤٣، والمؤتلف لعبدالغني

قال الماوردي (١): معنى: ﴿وَتُدُلُوا ﴾ تصيروا بها إلى الحكام، مأخوذ من: إدلاء الدلو.

ويحتمل أن يكون المعنى: تقيموا بها الحجة عندهم، تقول: أدلى بحجته، إذا قام بها(٢).

قال القرطبي (٣): «المعنى: لا تدلوا إلى الحكام بالحجج الباطلة.

وقيل: المعنى لا تصانعوا بأموالكم الحكام فترشوهم ليقضوا لكم».

قال ابن عطية (٤): ويترجح هذا القول: بأنّ الحكام مظنة الرشوة إلّا الأقل.

قال: واللفظتان متناسبتان؛ لأنّ «تدلوا» من إرسال الدلو، و«الرشوة» من الرشاء كأنها تمد بها».

وقال الرازي(٥): «قيل المراد ما لا بينة عليه كالودائع.

وقيل: شهادة الزور.

وقيل: في دفع الأوصياء بعض مال الأيتام إلى الحاكم.

وقيل: أن يحلف ليذهب حق غريمه.

وقيل: نزلت في الرشوة، وهو الظاهر، وإن كان الكلُّ منهياً عنه»(٦).

قلتُ: بل السبب لا يعدل عن كونه مراداً وإن كان اللفظ يتناول غيره.

<sup>(</sup>۱) النكت والعيون ۲٤٨/١.

<sup>(</sup>٢) انظر عمدة الحفاظ ١٨/٢، والمفردات ص١٧١.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٣٣٧/٢.

<sup>(</sup>٤) المحرر الوجيز ٢٦٠/١، ونقله القرطبي في تفسيره ٣٣٧/٢ ـ ٣٣٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير الرازي ١٢٨/٥.

<sup>(</sup>٦) وانظر زاد المسير ١٩٤/١ ـ ١٩٥، وتفسير القرطبي ١٩٠/٢ ـ ١٩١، وتفسير ابن كثير ١/٢٥٠، وتفسير أبي المظفر ١٩٢/٢، ومعالم التنزيل ١٦٦/١، والدر المنثور ٢٠٣/١، والبحر المحيط ٥٦/٢٠.

\_ قـولـه تـعـالـى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ قُلُ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَيِّجُ ﴾ [البقرة: ١٨٩]

قال الواحدي (١): «قال معاذ بن جبل: يا رسول الله، إنّ اليهود تغشانا، ويُكثرون مسألتنا عن الأهلة.

فأنزل الله تعالى هذه الآية.

وقال قتادة (٢): ذُكر لنا: أنهم سألوا نبي الله \_ ﷺ -، لم خلقت (٣) هذه الأهلة؟

فأنزل الله تعالى: ﴿ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِّ ﴾.

وقال الكلبي<sup>(٤)</sup>: «نزلت في معاذ بن جبل، وثعلبة بن عَنَمة ـ بفتح المهملة والنون ـ، وهما رجلان من الأنصار، قالا: يا رسول الله، ما بال الهلال يبدو فيطلع دقيقاً مثل الخيط، ثم يزيد حتى يعظم ويستوي ويستدير، ثم لا يزال ينقص ويدق حتى يعودَ [٢/٦٥] كما كان على حال احد؟ فنزلت هذه الآية».

قلت: أما الأول، فلم أرَ له سندا إلى معاذ، ويحتمل أن يكون اختصره أولًا ثم أورده مبسوطاً.

وأما أثر قتادة، فأخرجه يحيى بن سلام عن شعبة عنه، بهذا اللفظ.

وأخرجه الطبري<sup>(ه)</sup> من طريق سعيد بلفظ: «قال: سألوا النبي ـ ﷺ -، لمَ جُعِلَتْ هذه الأهلة؟ فأنزل الله».

<sup>(</sup>١) أسباب النزول ص٥٣٠.

<sup>(</sup>٢) من تتمة كلام الواحدي ص٥٣.

<sup>(</sup>٣) في المخطوطة: اختلفت. والمثبت من أسباب النزول. وانظر ما سيأتي.

<sup>(</sup>٤) من تتمة كلام الواحدي ص٥٥ ـ ٥٥، وانظر تفسير أبي المظفر ١٩٦/٢، ومعالم التنزيل ١٦٦/١، والكشاف ١/٠٣/١، وتفسير الرازي ١٣٢/٠، والدر المنثور ٢٠٣/١، ولباب النقول ص٥٥، وزاد المسير ١٩٥/١، وتفسير القرطبي ٣٣٩/٢، وتخريج الكشاف ص١٥ ـ ١٦.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره برقم (٣٠٧٤) ١٩١/٢، وانظر ما رواه ابن أبي حاتم (١٧٠٧) ٢٢٢/١ من طريق العوفي، عن ابن عباس.

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس: ذُكر لنا: أنهم سألوا النبي \_ ﷺ -، لمَ خُلقت الأهلة؟ فنزلت»(١).

ومن طريق ابن جريج، قال: «قال ناسٌ» فذكر مثله (۲).

وأخرج ابن أبي حاتم من طريق أبي العالية، قال: «بلغنا أنهم قالوا» فذكر مثله (۳).

وأما أثر الكلبي (٤)، فلعله في تفسيره الذي يرويه عن أبي صالح، عن أبن عباس.

وقد وجدت مثله في تفسير مقاتل بن سليمان بلفظه، فلعله تلقاه عنه.

وقد توارد مَن لا يَدَ لهم في صناعة الحديث، على الجزم بأنّ هذا كان سبب النزول مع وهاء السند فيه، ولا شعور عندهم بذلك، بل كاد يكون مقطوعاً به لكثرة من ينقله من المفسرين وغيرهم.

قال الفخر الرازي (٥): «ليس في الآية: عن أي شيء سألوا، لكن الجواب بقوله: ﴿ هِي مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ ﴾ يدل على أنهم سألوا عن الحكمة في تغيرها، والله أعلم ».

\_ قوله تعالى: ﴿وَلَيْسَ الْبِرُ بِأَن تَأْتُوا اللَّهُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَكِنَ الْبِرَ مَنِ اتَّقَلُ اللَّهِ [البقرة: ١٨٩]

أسند الواحدي(٢) من طريق شعبة، عن أبي إسحاق: سمعت البراء،

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره برقم (٣٠٧٥) ١٩١/٢.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٠٧٧) ١٩٢/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٧٠٨) ٣٢٢/٢.

 <sup>(</sup>٤) رواه أبو نعيم في معرفة الصحابة، ترجمة ثعلبة بن عنمة، حديث رقم (١٣٧١) ٣٦٩/٣
 ٢٧٠. وفيه الكلبي: متروك.

وانظر الدر المنثور ٢٠٣/١، ولباب النقول ص٣٥، وزاد المسير ١٩٥/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير الرازي ١٢٩/٥ ـ ١٣٠.

<sup>(</sup>٦) في أسباب النزول ص٥٤.

يقول: «كانت الأنصار إذا حجّوا فجاؤوا، لا يدخلون من أبواب بيوتهم، ولكن من ظهورها، فجاء رجل فدخل من قِبَل بابه، فكأنه عُيْر بذلك، فنزلت هذه الآية» متفق عليه (١) [1/٦٦].

ومن طريق الأعمش، عن أبي سفيان، عن جابر (٢): «كانت قريش تُدعى الحمس، وكانوا يدخلون من الأبواب في الإحرام، وكانت الأنصار وسائر العرب لا يدخلون من باب في الإحرام، فبينما رسول الله - على الله عنه بستان، إذ خرج من بابه، وخرج معه قطبة بن عامر الأنصاري، فقالوا: يا رسول الله، إنّ قطبة بن عامر رجل فاجر (٣)، وإنه خرج معك من الباب.

فقال: «ما حملك على ما صنعت؟»

فقال: رأيتك فعلته، ففعلت كما فعلت.

فقال: «إني أحمس».

قال: إنّ ديني دينك.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب العمرة، باب (١٨) قول الله تعالى: ﴿وَأَتُواْ اللَّهُوتَ مِنْ أَبُورَتَ مِنْ أَبُورَتِهِ مِنْ أَبُورِتَ مِنْ أَبُورِتُ مِنْ أَبُورِتُهُمَا ﴾، حديث رقم (١٨٠٣) ٣٢١/٣.

وفي كتاب التفسير، باب (٢٩) ﴿وَلَيْسَ ٱلْبِرُ بِأَن تَأْتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا﴾، حديث رقم (٢٥١٧) ٨(١٥٨).

ومسلم في كتاب التفسير، في فاتحته، حديث رقم (٣٠٢٦) ٢٣١٩/٤.

والنسائي في كتاب الحج من سننه الكبرى، باب (٣٠٢) قوله جل ثناؤه: ﴿وَلَيْسَ ٱلْمِرُّ بِأَن تَنَاتُواْ ٱلْبُنِيُوتَ مِن ظُهُورِهَــَا﴾ حديث رقم (٤٢٥١) ٤٧٩/٢.

وفي كتاب التفسير، سورة البقرة، باب (٢٨) قوله تعالى: ﴿وَلَيْسَ الْمِزُ بِأَن تَنَاتُواْ اَلْبُـيُوتَ مِن ظُهُورِهِمَا﴾، حديث رقم (١١٠٢٤ ـ ١١٠٧) ٢٩٧/٦ ـ ٢٩٨.

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (١٩٢٧) ١٢/٢ (منحة المعبود).

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٠٨٢ ـ ٣٠٨٣) ١٩٢/٢ ـ ١٩٣٠.

والواحدي في أسباب النزول ص٤٥، وفي الوسيط ٢٩١/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٥٤. وابن أبي حاتم، برقم (١٧١٠) ٣٢٣/١.

<sup>(</sup>٣) في أسباب النزول رجل فاجر. وقد وقع في المخطوطة: تاجر. والصواب ما أثبته. وقد وضع الناسخ على تاجر: ط. وانظر فتح الباري ٦٢٢/٣.

فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ الْبِرُ بِأَن تَأْتُوا اللَّهِ مِن ظُهُورِهِكَ ﴾ "(١).

قلت: حديث جابر أخرجه ابن خزيمة، والحاكم، وهو على شرط مسلم، ولكن اختلف في إرساله ووصله (٢).

وحديث البراء شاهد له قوي، وله عدة متابعات مرسلة (٣).

ثم قال الواحدي (٤): قال المفسرون (٥): كان الناس في الجاهلية، وفي أول الإسلام، إذا أحرم الرجل منهم بالحج أو العمرة، لم يدخل حائطاً، ولا داراً، ولا بيتاً من بابه. فإن كان من أهل المدر، نقب نقباً في ظهر بيته، منه يدخل ويخرج، أو يتخذ سلماً فيصعد فيه.

وإن كان من أهل الوبر، خرج من خلف الخيمة والفسطاط، ولا يدخل من الباب، ولا يخرج منه حتى يحل من إحرامه.

ويرون ذلك برّاً، إلّا أن يكون من الحُمس ـ وهم قريش، وكنانة، وخزاعة، وثقيف، وجُشَم، وبنو عامر بن صعصعة، وبنو النضر بن معاوية \_. سُمُوا حمساً لشدتهم في دينهم.

قال: فدخل رسولُ الله \_ ﷺ \_ ذات يوم بيتاً لبعض الأنصار، فدخل

<sup>(</sup>۱) رواه الحاكم في المستدرك ٤٨٣/١. وهو على شرط مسلم، ولكنه أعلَ بالإرسال. قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري ٦٢١/٣: «وهذا الإسناد ـ وإن كان على شرط مسلم ـ لكن اختلف في وصله على الأعمش، عن أبي سفيان: فرواه عبد بن حميد عنه، فلم يذكر جابراً: أخرجه بقي وأبو الشيخ في تفسيرهما من طريقه. وكذا سماه الكلبي في تفسيره، عن أبي صالح، عن ابن عباس. وكذا ذكر مقاتل بن سليمان في تفسيره» اه.

<sup>(</sup>٢) انظر ما سبق نقله.

 <sup>(</sup>٣) فقد رواه عبد بن حميد من مرسل قتادة. وكذا الطبري ١٩٤/٢.
 وأخرجه الطبري ١٩٤/٢ من مرسل الربيع بن أنس نحوه. وانظر فتح الباري ٦٢١/٣.

<sup>(</sup>٤) أسباب النزول ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير أبي المظفر ١٩٦/٢ ـ ١٩٦٧، وتفسير القرطبي ٣٤٢/٢ ـ ٣٤٤، وبحر العلوم ١٨٨/١، والوسيط ٢٩٠/١ ـ ٢٩١، وتفسير الخازن ١٢٠٠١ ـ ١٢١، وزاد المسير ١٩٥/١ ـ ١٩٥، وتفسير ابن كثير ٢٢٥/١ ـ ٢٢٦.

رجل من الأنصار على أثره من [7/٦٦] الباب وهو محرم، فقال له رسول الله \_ ﷺ \_: «لمَ دخلت من الباب وأنت محرم؟».

فقال: رأيتك دخلت، فدخلت على إثرك.

فقال رسول الله \_ عَلِيْتُهُ \_: «إني أحمس».

فقال الرجل: إن كنت أحمس، فإني أحمس، ديننا واحد، رضيت بهَدْيك وسمتك ودينك.

فأنزل الله ـ عز وجل ـ هذه الآية».

قلت: وهذا جمعَه من آثار مفرقة، ولم أجده عن واحد معين.

وأخرج عبدالرزاق في تفسيره (۱)، عن معمر، عن الزهري، قال: «كان ناس من الأنصار إذا أهلُوا بالعمرة، لم يَحُل بينهم وبين السماء شيء يتحرجون من ذلك \_. وكان الرجل يخرج مُهلًا بالعمرة، فتبدو له الحاجة بعدما يخرج من بيته، فيرجع فلا يدخل من باب الحجرة، من أجل سقف الباب أن يحول بينه وبين السماء، فيفتح الجدار من قدامه، ثم يقوم في حجرته، فيأمر بحاجته فتخرج إليه من بيته، حتى بلغنا أن رسول الله \_ ﷺ - من أهلًا زمن الحديبية بالعمرة، فدخل حجره، فدخل رجل على أثره من الأنصار من بني سلمة، فقال له النبي \_ ﷺ -: «إني أحمس» قال الزهري: وكان الحمس لا يبالون ذلك \_ فقال الأنصاري: فأنا أحمس \_ يقول: أنا على دينك \_ فأنزل الله تعالى هذه الآية».

هذا مرسل رجاله ثقات، أخرجه الطبري<sup>(۲)</sup> من طريق عبدالرزاق.

وأخرج من طريق أسباط، عن السدي ـ في هذه الآية ـ قال: إنّ ناساً من العرب، كانوا إذا حجّوا، لم يدخلوا بيوتهم من أبوابها، كانوا ينقبون في أدبارها، فلما حجّ رسولُ الله ـ على حجة الوداع، أقبل يمشي ـ ومعه رجل

<sup>(</sup>۱) تفسير عبدالرزاق ۷۲/۱ ـ ۷۳.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (۳۰۸۹) ۱۹۳/۲ ـ ۱۹۴.

من أولئك وهو مسلم - [١/٦٧] فلما بلغ رسول الله - على - باب البيت احتبس الرجل خلفه، وأبى أن يدخل، وقال: يا رسول الله إني أحمس - يقول: إني محرم، وكان أولئك الذين يفعلون ذلك يسمون الحمس - فقال رسول الله - على -: «وأنا أيضاً أحمس، فادخل» فدخل الرجل، فأنزل الله تعالى: ﴿وَأَتُوا اللهُ عِنْ أَبُوبِهِما ﴾ "(١).

قلت: شذّ السدى بهذه الرواية:

\* فخالف في زمان نزول الآية.

\* وخالف في مَن كان يفعل ذلك، فزعم أنهم الحمس، والمحفوظ: أنهم غير الحمس.

\* وخالف في أنّ الصحابي امتنع حتى أذن له النبي - رَبِّ عَلَيْ -، والمحفوظ: أنه صنع، فأنكر عليه.

فإن أمكن الجمع بالحمل على التعدد ـ مع بُعده ـ وإلّا فالصحيحُ الأول $^{(7)}$ .

وقد أخرجه الطبري وغيره من طرق أخرى، منها:

\* من طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس ـ في هذه الآية ـ قال: «كان أهل المدينة وغيرهم إذا أحرموا لم يدخلوا البيوت إلّا من ظهورها ـ وذلك أن يتسوّروها ـ فكان أحدهم إذا أحرم لم يدخل البيت إلّا أن يتسوّر من ظهره، وإنّ النبي ـ على أن حذل ذات يوم بيتاً لبعض الأنصار، ودخل رجل على أثره ممن قد أحرم، فأنكروا عليه ذلك، وقالوا: هذا رجل فاجر.

فقال له النبي \_ عَلَيْهُ \_: «لمَ دخلتَ من الباب وقد أحرمت؟». قال: رأيتك يا رسول الله دخلتَ، فدخلتُ على إثرك.

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٠٩١) ١٩٤/٢.

<sup>(</sup>۲) انظر فتح الباري ۲/۲۲٪.

فقال: «إنى أحمسُ» \_ وقريش يومئذ تُدعى الحمس \_.

فقال الأنصاري: إنّ ديني دينك.

فأنزل الله هذه الآية $^{(1)}$ .

\* ومن طريق العوفي، عن ابن عباس: "إنّ رجالًا من أهل المدينة كانوا إذا خاف أحدهم من عدوّه شيئاً، [٢/٦٧] أحرم فأمن، وإذا أحرم لم يلج من بابه، واتخذ نقباً من ظهر بيته.

فلما دخل النبي - عَلَيْ المدينة، كان بها رجل محرم، فدخل رسول الله - عَلَيْ - بستاناً، فدخل معه ذلك المحرم» فذكر نحو ما تقدم (٢).

\* وأخرج الطبري (٣)، وعبد بن حميد من طريق داود بن أبي هند، عن قيس بن حَبْتَر ـ بمهملة، ثم موحدة، ثم مثناة، كوزن جعفر ـ النهشليّ، قال: كانوا إذا أحرموا، لم يأتوا بيتاً من قبل بابه، ولكن من قبل ظهره، وكانت الحمس تفعله، فدخل رسول الله ـ عليه والله من حيطان المدينة ثم خرج من بابه، فاتبعه رجل يقال له: رفاعة بن تابوتٍ ـ ولم يكن من الحمس ـ فقالوا: يا رسول الله، نافق رفاعة.

فقال: «ما حملك على ما صنعت يا رفاعة؟».

قال: رأيتك خرجت، فخرجت.

فقال: «إني من الحمس، ولستَ أنت من الحمس».

فقال: يا رسول الله، ديننا واحد.

فنزلت: ﴿ وَلَيْسَ ٱلْبِرُ بِأَن تَأْتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ لَمُلَكُمُ نُقُلِحُونَ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٠٩٣) ١٩٤/٢.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٠٨٤) ١٩٣. وابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١٧١١) ٢٣٣/١.

<sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري ٦٢٢/٣.

قلت: الرواية المتقدمة في تسميته «قطبة ابن عامر» أصح؛ وكذا سماه مقاتل بن سليمان في تفسيره.

وفي هذا المرسل من النكارة: قوله «إنّ ذاك في حائط من حيطان المدينة»، وما كان النبي \_ ﷺ \_ قط وهو بالمدينة محرماً (١٠).

وأخرج عبد بن حميد، من طريق مغيرة، عن إبراهيم ـ هو النخعي ـ قال: كانوا إذا أحرموا، لم يدخلوا بيتاً من بابه، فنزلت» (٢٠).

ومن طريق شيبان، عن قتادة نحوه (٣).

ومن طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد: كان أهل الجاهلية جعلوا في بيوتهم كوى في ظهورها، وأبواباً في جنوبها، فنزلت<sup>(1)</sup>.

وأخرج ابن أبي حاتم حاتم طريق ابن جريج، قلت لعطاء [قوله: وليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها] (7)، فقال: كان (7)1 أهل الجاهلية  $[Y]^{(V)}$  يأتون البيوت من أبوابها؛ ويرونه براً، فنزلت».

ز ـ قول آخر: قال عبد بن حميد: حدثنا هاشم بن القاسم، ثنا سليمان بن المغيرة، سألت الحسن ـ يعني البصري ـ عن هذه الآية: ﴿وَلَيْسَ الْبُرُ بِأَن تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهِ ﴾؟

قال: كان الرجل من أهل الجاهلية يهم بالشيء يصنعه، فيحبس عن

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٠٨٧) ١٩٣/٢ بنحوه.

وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٢٨٣) ٧٠٧/٢ بأتم منه، وسنده ضعيف، لإرساله، ولتدليس المغيرة، فإنه كان يدلس لا سيما عن إبراهيم النخعي.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٠٩٠) ١٩٤/٢ من طريق سعيد، عن قتادة.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٠٨٦) ١٩٣/٢.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٧١٤) ٣٢٤/١ من طريق أبي شيبة، عن عطاء. وسيأتي، والطبري في تفسيره، برقم (٣٠٩٤) ١٩٥/٢.

<sup>(</sup>٥) ما بين القوسين من تفسير الطبري.

<sup>(</sup>٦) ما بين القوسين من الهامش. وفيه: لعله: لا. وعند الطبري، كان أهل الجاهلية يأتون البيوت من ظهورها..

ذلك، فكان لا يأتي بيتاً من قبَل بابه، حتى يأتي الذي كان همّ به وأراده».

وذكره الزجاج<sup>(۲)</sup> بلفظ: «إنّ قوماً من قريش، وجماعة من العرب، كانوا إذا خرج الرجل منهم في حاجة، فلم تتيسر له، رجع فلم يدخل من باب بيته سنة».

وذكره الماوردي (٣) بنحوه؛ وزاد في آخره: «تطيّراً من الخيبة؛ فقيل لهم: ليس في التطيّر برّ؛ ولكن البرّ أن تتقوا الله».

ز - قولٌ آخر: أخرج ابن أبي حاتم من طريق موسى بن عبيدة - أحد الضعفاء -، عن محمد بن كعب القرظي، قال: كان الرجل إذا اعتكف، لم

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۱۷۱۲) ۳۲۳\_ ۳۲۴.

قال في فتح الباري ٣٠٢٢/٣: «واتفقت الروايات على نزول الآية في سبب الإحرام إلّا ما أخرجه عبد بن حميد بإسناد صحيح، عن الحسن، قال: «كان الرجل من الجاهلية يهم بالشيء يصنعه فيحبس عن ذلك فلا يأتي بيتاً من قبل بابه حتى يأتي الذي كان هم به». فجعل ذلك من باب الطيرة، وغيره جعل ذلك بسبب الإحرام.

وخالفهم محمد بن كعب القرظي، فقال: كان الرجل إذا اعتكف لم يدخل منزله من باب البيت فنزلت.

أخرجه ابن أبي حاتم بإسناد ضعيف.

وأغرب الزجاج في معانيه فجزم بأن سبب نزولها ما روي عن الحسن، لكن ما في الصحيح أصح. والله أعلم» اه. وانظر زاد المسير ١٩٥/١ ـ ١٩٦، والبحر المحيط ٢٣٢/، وتفسير ابن كثير ٢٢٦/١، وتفسير القرطبي ٣٤٣/٢.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن ٢٦٢/١.

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون ٢٤٩/١ ـ ٢٥٠.

 $x = x^{(1)}$  يدخل منزله من باب البيت؛ فأنزل الله  $x = x^{(1)}$  عز وجل  $x = x^{(1)}$ .

ز - قول آخر: أخرج ابن أبي حاتم من طريق أبي شيبة، عن عطاء، قال: «كان أهل يثرب إذا رجعوا من عيدهم، دخلوا البيوت من ظهورها؛ ويرون أنّ ذلك أحرى للبرّ؛ فنزلت» (٢٠).

ز ـ قول آخر: [٢/٦٨] قال الماوردي (٣) ما حاصله: إنه قيل: إنها نزلت في مَن كان يأتي النساء في غير قبلهن؛ وكَنّى عن النساء: بالبيوت، للإيواء إليهن؛ وعن الوطيء في غير القبل: بالإتيان من جهة الظهر.

ونسبه لابن زيد؛ وحكاه مكي، والمهدوي، عن ابن الأنباري أيضاً (٤)؛ ورده ابن عطية (٥)، مستبعداً له.

ز ـ قولٌ آخر: ذكره الماوردي (٢) عن ابن إسحاق (٧)؛ قال: نزلت في النسيء؛ كانوا يؤخرون الحج، فيجعلون الشهر الحرام حلالًا، والحلال حراماً؛ فعبّر بالبيوت وإتيانها من ظهورها، عن المخالفة في أشهر الحج؛ والمخالفة: إتيان الأمر من خلفه؛ والخلف، والظهر، في اللغة واحد.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم برقم (۱۷۱۳) ۳۲٤/۱. وسنده ضعيف، لأجل موسى. وانظر كلام الحافظ ابن حجر فيما سبق قريباً، وانظر تفسير ابن كثير ۲۲۶/۱.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم برقم (۱۷۱٤) ۳۲٤/۱. وانظر زاد المسير ۱۹٦/۱ وفيه: من طريق عثمان بن عطاء عن أبيه، وعثمان: منكر الحديث. انظر التهذيب ۱۳۸/۷ ـ ۱۳۹، وعزاه في تفسير ابن كثير ۲۲٦/۱ لعطاء بن أبي رباح.

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون ٢٠٠/١، وانظر البحر المحيط ٦٤/٢، وتفسير القرطبي ٣٤٣/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر البحر المحيط ٢٤/٢، والمحرر الوجيز ٢٦١/١ ـ ٢٦٢، وتفسير القرطبي ٣٤٣/٢.

<sup>(</sup>٥) المحرر الوجيز ٢٦٢/١ قائلًا: «فبعيد مغير نمط الكلام» اه.

<sup>(</sup>٦) النكت والعيون ١/٠٥٠.

<sup>(</sup>٧) عند الماوردي: ابن بحر. وانظر مفاتح الغيب ١٣٦/٥، والبحر المحيط ٦٣/٢ حيث عزياه لأبي مسلم. وهو أبو مسلم محمد بن بحر الأصفهاني، صاحب «جامع التأويل لمحكم التنزيل» انظر بغية الوعاة للسيوطي ١٩٥١.

وجوّز الزمخشري<sup>(۱)</sup>، وتبعه المرسي، أنّ إتيان البيوت من أبوابها، كناية عن التمسك بالطريق المستقيم؛ وإتيانها من ظهورها، كناية عن التمسك بالطريق الباطل.

وحكاه الفخر الرازي (٢٠)؛ وقال: هذا تأويل المتكلمين؛ وهو أولى، لاتساق النظم. كذا قال.

# \_ قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَتِلُونَكُرُ ﴾ الآية [البقرة: ١٩٠]

قال الواحدي (٣): قال ابن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس: «نزلت في صلح الحديبية؛ وذلك أنّ رسول الله \_ ﷺ \_ لما صُدَّ عن البيت، هو وأصحابه، نحر الهَدْي بالحديبية، ثم صالحه المشركون، على أن يرجع عامه القابل، ويُخلوا له مكة ثلاثة أيام؛ فيطوف بالبيت، ويفعل ما شاء؛ وصالحهم رسول الله \_ ﷺ \_ على ذلك.

فلما كان العام المقبل، تجهز رسولُ الله \_ عَلَيْهُ \_ وأصحابه لعمرة القضاء؛ وخافوا أن لا تفي لهم قريش بذلك؛ وأن يصدوهم عن المسجد الحرام؛ ويقاتلوهم. فكرهوا القتال في الحرم في الشهر الحرام؛ فأنزل الله \_ تعالى \_: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴾ [1/74] يعني: قريشاً».

قلت: الكلبي ضعيف لو انفرد، فكيف إذا خالف؟!!

وقد خالفه الربيع بن أنس؛ وهو أولى بالقبول منه؛ فقال: «إنّ هذه الآية أول آية نزلت في الإذن للمسلمين في قتال المشركين»(٤).

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣٤١/١، وانظر البحر المحيط ٦٣/٢ ـ ٦٤، وتفسير القرطبي ٣٤٣/٢.

<sup>(</sup>٢) مفاتح الغيب ١٣٦/٥.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول ص٥٠، وانظر زاد المسير ١٩٧/١، والبحر المحيط ٦٤/٢، ومعالم التنزيل ١٦٦/١ ـ ١٦٦/، وتفسير الخازن ١٢١/١، وبحر العلوم ١٨٨/١ ـ ١٨٩٠.

<sup>(</sup>٤) رواه عن الربيع: الطبري في تفسيره، برقم (٣٠٩٥) ٢/١٩٥٨. ورواه ابن أبي حاتم برقم (١٧١٩) ٣٢٥/١ عن الربيع، عن أبي العالية.

وسياق الآيات يشهد لصحة قوله؛ فإنّ قوله تعالى عقيبها: ﴿وَلَا نُقَسِلُوهُمْ عِندَ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ حَتَى يُقَاتِلُوكُمْ فِيدٍ ﴾، منسوخ بقوله تعالى: ﴿فَإِذَا السَلَخَ الْأَشْهُرُ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُم ﴾ [التوبة: ٥] عند الأكثر(١)، فوضح أنها سابقة، لكن سيأتي في «سورة الحج» عن أبي بكر الصديق: «أول آية نزلت في الإذن في القتال: ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقْتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا ﴾ [الحج: نزلت في الإذن في القتال: ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقْتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا ﴾ [الحج: ٢٠] [الحج:

قلت: ويمكن الجمع؛ ولفظ الربيع، قال: «هذه أول آية نزلت في القتال بالمدينة؛ فكان رسول الله \_ ﷺ \_ يقاتل مَنْ قاتله، ويكف عمن كف عنه؛ حتى نزلت براءة».

أخرجه الطبري (٣) من طريقه؛ ومن طريق عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم، قال: «نسخ قولُه تعالى: ﴿وَقَائِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَأَفَةُ ﴿ هذه الآية، وغيرها (٤).

وأخرج ابن أبي حاتم من وجه آخر، عن الربيع، عن أبي العالية، قال: هذه أول آية أنزلت في القتال»(٥).

<sup>(</sup>۱) انظر في اختلاف أهل العلم في هذه الآية هل هي منسوخة أم لا: زاد المسير ۱۹۷/۱ \_ 19۸ \_ 19۸ ، والناسخ ١٩٨، وتفسير الطبري ١٩٥/٣ \_ ١٩٦، والإيضاح لمكي ص١٥٥ \_ ١٥٦، والناسخ والمنسوخ لأبي جعفر النحاس ص٢٧ \_ ٢٨، والناسخ والمنسوخ لابن العربي ص٣٩ \_ ٤٠.

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره ۱٦١/٩ ـ ١٦٢ عن ابن عباس، وقتادة، وابن جريج.
 ورواه أبو عبيد في ناسخه برقم (٣٥٤) ص١٩٠ عن الزهري.

<sup>(</sup>٣) وكذا رواه أحمد في المسند ٢١٦/١، والحاكم ٢٠/١ ٣٩. وانظر زاد المسير ١٩٨/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره برقم (٣٠٩٦) ١٩٥/٢.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١٧١٩) ٣٢٥/١.

قال: فكتب إلي: إن ذلك في النساء، والذرية، ومن لم يرضَ الحرب»(١).

ومن طريق علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس ـ في قوله تعالى: ﴿وَلَا نَعْتَدُوا ﴾ ـ قال: لا تقتلوا النساء، والصبيان، والشيخ الكبير؛ ولا مَن ألقى إليكم السلم، فكف يده الله ...

ورجّع الطبريُّ (٣) هذا القولَ.

وجَوَّز غيرُه [٢/٦٩] أموراً أخرى<sup>(٤)</sup>:

قيل: نزلت في النهي عن من بذل الجزية.

وقيل: في مَنْ قتل قبل الدعوة.

وقيل: في المثلة.

وقيل: في القتال في الحرم.

وقيل: في الشهر الحرام؛ وفي القتال لغير وجه الله.

\_ قوله تعالى: ﴿ النَّهُرُ الْغَرَامُ بِالشَّهْرِ الْخُرَامِ وَالْخُرُمُنَ مُ فِصَاصٌ ﴾ [البقرة: 198] قال الواحدي (٥): قال قتادة: «أقبل نبي الله - عَلَيْهُ - وأصحابه في ذي القعدة؛ حتى إذا كانوا بالحديبية صَدَّهم المشركون؛ فلما كان العام

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره برقم (٣٠٩٧) ١٩٦/٢. وعنده: ومن لم ينصب لك الحرب منهم.

والغساني: ضعيف.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره برقم (٣١٠٠) ١٩٦/٢. وابن أبي حاتم برقيم (١٧٢١) ١٩٦٥.

<sup>(</sup>٣) في تفسيره ١٩٦/٢ حديث قال: «وأولى هذين القولين بالصواب، القول الذي قاله عمر بن عبدالعزيز؛ لأن دعوى المدعي نسخ آية يحتمل أن تكون غير منسوخة بغير دلالة على صحة دعواه تحكم، والتحكم لا يعجز عنه أحد...» اه.

<sup>(</sup>٤) انظر زاد المسير ١٩٧/١، والبحر المحيط ٢٥/٢.

<sup>(</sup>٥) أسباب النزول ص٥٥ ـ ٥٦، وانظر تفسير البغوي ١٦٣/١، وتفسير الخازن ١٢٢/١، وتفسير ابن كثير ٢٢٨/١، وزاد المسير ٢٠١/١، وتفسير القرطبي ٢/١٥٣.

المقبل دخلوا مكة؛ فاعتمروا في ذي القعدة، وأقاموا بها ثلاث ليال، فكان المشركون قد فخروا عليه حتى ردّوه يوم الحديبية؛ فأقصّه الله منهم، وأنزل: ﴿النَّهَرُ لَلْوَرُامِ ﴾ الآية».

قلت: وصله (۱) الطبري من طريق سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة؛ وقال فيه: «واعتمروا في ذي القعدة».

وفيه: «فصالحهم نبي الله - على أن يرجع من عامه ذلك؛ ويعتمر في العام المقبل؛ فنحروا الهدي بالحديبية، وحلقوا، وقصروا حتى إذا كان العام المقبل؛ اعتمروا في ذي القعدة؛ حتى دخلوا مكة».

وفي آخره: «فأدخله الله مكة في ذلك الشهر الذي كانوا ردّوه فيه؟ فقال: ﴿الشَّهْرِ الْخَرَامِ الْمُوَامِ وَالْخُرُمَاتُ قِصَاصٌ ﴾».

قال ابن ظفر (۲): حرمات الدين لا يدخلها قصاص؛ وإنما المراد حرمات الناس.

أضاعوا حرمة قاصدي بيت الله بمنعهم منه، فأقص الله منهم: بأن أمكنهم من دخوله، وأخرج الذين كانوا يمنعونهم منه ثلاثة أيام.

ومن طريق معمر، عن قتادة؛ وعن عثمان، عن مقسم؛ قالا: «كان هذا في صلح الحديبية». فذكر نحوه، وقال: «فجعل الله لهم شهراً حراماً يعتمرون فيه؛ مكان شهرهم الذي صُدُوا [١/٧٠] فيه؛ فلذلك قال: ﴿وَالْحُرُمَاتُ وَمِاصٌ ﴾ (٣).

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس، نحوه بطوله (٤).

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٣٩) ٢٠٣/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي ٣٥٢/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٤٠) ٢٠٣/٢ وعنده: كان هذا في سفر الحديبية. ورواه عبدالرزاق في تفسيره ٧٣/١ ـ ٧٤ وفيه: عن معمر، عن رجل، عن قتادة، عن عكرمة. ولعل فيه تحريفاً.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٤٣) ٢٠٤/٢، ورواه ابن أبي حاتم برقم (١٧٣٨) ٣٢٨/١ ٣٢٨/١ ـ ٣٢٨ عن الربيع، عن أبي العالية.

ومن طريق العوفي عن ابن عباس، نحوه باختصار (١).

وأخرج الطبري ـ أيضاً ـ من طريق نافع بن مالك، عن عكرمة، عن ابن عباس ـ في هذه الآية ـ: هم المشركون، حبسوا محمداً ـ ﷺ ـ في ذي القعدة: فرجعه الله في ذي القعدة، فأدخله البيت الحرام، فاقتص له منهم»(٢).

ومن طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد: «فخرت قريش بردها رسول الله \_ ﷺ عوم الحديبية محرماً في ذي القعدة عن البلد الحرام؛ فأدخله الله في العام المقبل في ذي القعدة؛ فقضى عمرته، وأقصه بما حيل بينه وبين البيت»(٣).

ومن طريق أسباط، عن السدي: «لما اعتمر النبي - على عمرة الحديبية - في ذي القعدة، سنة ست من مهاجره - صدّه المشركون، ثم صالحوه على أن يُخلوا له مكة من عام قابل ثلاثة أيام، فأتاهم بعد فتح خيبر في السنة السابعة»(3).

ومن طريق جويبر، عن الضحاك، قال: «حصروا النبي - على المقبل، ذي القعدة عن البيت الحرام، فأدخله الله البيت الحرام في العام المقبل، واقتص له منهم»(٥).

وأخرج أحمد ـ بسند صحيح ـ، عن جابر: «لم يكن رسول الله ـ ﷺ ـ يَّا الله على الشهر الحرام إلا أن يُغزى» (٢٠).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٤٤) ٢٠٤/٢.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٣٦) ٢٠٢/٢ ـ ٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٣٧) ٢٠٣/٢. وانظر تفسير مجاهد ٩٨/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٤١) ٢٠٣/٢.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٤٢) ٢٠٣/٢ وعنده: أحصروا.

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد في المسند ٣٣٤/٣، وصححه أيضاً ابن كثير في تفسيره ٢٢٨/١.

ز ـ قولٌ آخر: حكى الماوردي<sup>(۱)</sup>، عن الحسن البصري: أنّ سبب نزولها، أنّ مشركي العرب قالوا: أنهيت يا محمد عن قتالنا في الشهر الحرام؟

قال: «نعم».

فأرادوا أن يقاتلوه في الشهر الحرام؛ فنزلت: ﴿الشَّهُرُ الْحُرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامُ الْمُرَامُ الْمُرَامِ الْحَرامِ [٧/٧] فقاتلوهم فيه.

وسيأتي مزيدُ بيان لهذا في قوله تعالى: ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهَ ﴾ .

## ز \_ قوله تعالى: ﴿ فَمَنِ اَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ ﴾ الآية [البقرة: ١٩٤]

أخرج الطبري من طريق علي (٢) بن أبي طلحة، عن ابن عباس - في هذه الآية - قال: «كان المشركون يأخذون المسلمين بألسنتهم بالشتم والأذى وهم بمكة؛ فأمرَ الله المسلمين بالمجازاة، أو الصبر، أو العفو؛ فلما هاجروا وأعزّ اللّهُ دينَهُ، أمر المسلمين أن ينتهوا في مظالمهم إلى سلطانهم، ولا يعتدوا كأهل الجاهلية»(٣).

ثم نقل عن مجاهد: أنها في القتال(٤).

ويُرجّح ذلك من جهة سياق ما قبلها، وما بعدها(٥)، والله أعلم.

\_ قوله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُرُ إِلَى ٱلنَّهُلُكُةً ﴾ [البقرة: ١٩٥]

<sup>(</sup>۱) النكت والعيون ۲۰۲/۱، وانظر زاد المسير ۲۰۱/۱ وقال: هذا قول الحسن، واختاره إبراهيم بن السري والزجاج. وانظر بحر العلوم ۱۸۹/۱.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: عسكر. وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٤٨) ٢٠٥/٢ وفيه: وكان المشركون يتعاطونهم بالشتم والأذى..

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٤٩) ٢/٣٠٥، وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٧٤٠) ٣٢٨/١ (١٧٤٠).

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير مجاهد ٩٨/١، وتفسير ابن كثير ٢٢٨/١، وتفسير الطبري ٢٠٥/٢.

أسند الواحدي من طريق هشيم، عن داود بن أبي هند، عن الشعبي، قال: «نزلت في سبيل الله؛ فنزلت هذه الآية»(١).

ومن طریق هشیم، عن إسماعیل بن أبي خالد، عن عکرمة، قال: «أنزلت في النفقة في سبیل الله» $^{(7)}$ .

ومن طريق حماد بن سلمة، عن داود بن أبي هند، عن الشعبي، عن الضحاك بن أبي جبيرة، قال: كان الأنصار يتصدّقون، ويطعمون، ما شاء الله؛ فأصابتهم سنة فأمسكوا، فأنزل الله هذه الآية (٣٠).

وابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١٧٥٠) ٣٣٢/١.

وابن قانع في معجم الصحابة، ٣٣/٢ ـ ٣٤.

وابن أبي عاصم في الجهاد، حديث رقم (٨٧) ٢٨٠/١.

وفي الآحاد والمثاني، حديث رقم (٢١٣١) ١٤٩/٤.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٥٧٠٩) ١٦/١٣ ـ ١٧ وفيه زيادة النهي عن التنابز بالألقاب.

ورواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٣١٥٩) ٢٠٧/٢ عن عامر الشعبي مرسلًا.

واختلف في الضحاك بن أبي جبيرة، أبو جبيرة بن الضحاك هل له صحبة أم لا؟ قال أبو حاتم: لا أعلم له صحبة. وأثبتها بعضهم.

انظر الإصابة ٢٠٠/٢ و٢٠/٣، وأسد الغابة ٥/٣١ ـ ٤٦، والتهذيب ٥٢/١٢ ـ ٥٠، وتحفة التحصيل ص٣٠٩ ـ ٣٠٠، وتهذيب الكمال ١٥٩٢/٣، وجامع التحصيل ص٣٠٧، والمراسيل لابن أبي حاتم ص٢٠١، والجرح ٣٥٣/٢/٤.

وقال العسكري: حديث قيس والشعبي عنه مرسل.

كما في التهذيب ٥٣/١٢.

وانظر كلام الحافظ ابن حجر فيما سيأتي.

<sup>(</sup>۱) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٥٦، والطبري في تفسيره، برقم (٣١٥٩) ٢٠٧/٢ وانظر ما بعده.

<sup>(</sup>٢) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٥٦، والطبري في تفسيره برقم (٣١٥٦) ٢٠٧/٢ وانظ ما بعده.

<sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٥٦ ـ ٥٧.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٩٧٠) ٣٩٠/٢٢.

وفي الأوسط، حديث رقم (٥٦٦٧) ٣١٣/٦ ـ ٣١٤.

قولٌ آخر: أسند الواحدي من طريق حماد بن سلمة، عن سماك بن حرب، عن النعمان بن بشير - في قوله تعالى: ﴿وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُر إِلَى النَّهُلُكَةً ﴾ - قال: كان الرجل يذنبُ الذنب، فيقول: لا يُغفر لي؛ فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُرُ إِلَى النَّهُلُكَةً ﴾ (١٠).

قولٌ آخر: أسند الواحدي من طريق المقري، عن حَيْوة بن شريح، عن يزيد [١/٧١] ابن أبي حبيب: أخبرني أسلم أبو عمران: كنا بالقسطنطينية، وعلى أهل مصر عقبة بن عامر؛ وعلى أهل الشام فضالة بن عبيد؛ فخرج من المدينة صفّ عظيم من الروم؛ وصففنا لهم صفاً عظيماً من المسلمين؛ فحمل رجل من المسلمين على صفّ الروم، حتى دخل فيهم ثم خرج إلينا مقبلا؛ فتصايح الناس، فقالوا: سبحان الله، ألقى بيده إلى التهلكة! فقام أبو أبوب الأنصاري، صاحب رسول الله \_ على فقال: يا أيها الناس، إنّكم تتأوّلون هذه الآية على غير التأويل؛ وإنّما نزلت هذه الآية فينا معشر الأنصار: إنّا لما أعز الله نبيه، وكثر ناصريه، قلنا \_ بعضنا لبعض سرّاً من رسول الله \_ على أموالنا قد ضاعت؛ فلو أنّا أقمنا في أموالنا، فقال: ﴿ وَإَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَلا ثَلْقُوا بِأَيْدِيكُمُ إِلَى التَهْلُكَةُ ﴾ في الإقامة التي أردنا فقال: ﴿ وَإَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَلا ثَلْقُوا بِأَيْدِيكُمُ إِلَى التَهْلُكَةُ ﴾ في الإقامة التي أردنا أن نقيم في الأموال فنصلحها؛ فأمرنا بالغزو.

فما زال أبو أيوب غازياً في سبيل الله، حتى قبضه الله ـ عز وجل ـ "(٢).

<sup>(</sup>١) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٧٥.

والطبراني في المعجم الأوسط، حديث رقم (٥٦٦٨) ٢/٣١٤.

وله شاهد عن البراء ـ وسيأتي ـ وقد صحّحه الحافظ في الفتح ٨/١٨٥.

وانظر كلام الحافظ ابن حجر عليه فيما سيأتي إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في كتاب الجهاد، باب (٢٢) في قوله تعالى: ﴿وَلَا تُلَقُوا بِأَيْدِيكُرُ لِلَ اَلْتَلَكُوۡ ﴾، حديث رقم (٢٥١٢) ٣/١٠ ـ ١٣.

والترمذي في كتاب التفسير، سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٧٢) ٥/٢١٢.

والنسائي في كتاب التفسير من سننه الكبرى، حديث رقم (٤٨ ـ ٤٩) ٢٣٦/١ ـ ٢٣٩. والطبري في تفسيره ٢٠١/٢ ـ ٢١١.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٧٤٣) ٣٣٠/١ ـ ٣٣١.

قلتُ: أما الأول: فأخرجه \_ أيضاً \_ ابن أبي حاتم، والبغوي في معجم الصحابة، وأبو علي بن السكن وقال: تفرّد به هُدبة، عن حماد؛ والصواب أنه مرسل<sup>(۱)</sup>.

وكذلك أخرجه الطبري<sup>(۲)</sup> من طريق معتمر بن سليمان، عن داود بن أبي هند، عن عامر وهو الشعبي -، ولفظه: إنّ الأنصار كانوا احتبس عليهم بعض الرزق؛ وكانوا قد أنفقوا نفقات، فساء ظنهم، وأمسكوا، فأنزل الله - عز وجل -: ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱللّهَكُمَةِ ﴾.

قال: فكانت التهلكة سوء ظنهم، وآمالهم [٧/٧].

وجاء عن حماد بهذا السند حديث آخر في الباب؛ وهو مقلوب.

والصواب رواية شعبة، ووهيب، وغيرهما، عن داود، عن الشعبي، عن أبي جبيرة بن الضحاك. قاله أبو نعيم.

وأخرجه أبو داود، والترمذي، وغيرهما، من هذا الوجه (٣).

وقد وافق الشعبي على التأويل المذكور قتادة: أخرجه الطبري من طريق معمر عنه.

قال \_ في هذه الآية \_: «يقول: لا تمسكوا بأيديكم عن النفقة في سبيل الله» $^{(3)}$ .

<sup>=</sup> والطيالسي في مسنده، حديث رقم (٩٩٥).

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٤٠٦٠) ١٧٦/٤ ـ ١٧٧.

والحاكم في المستدرك ٨٤/٢ \_ ٢٧٥.

والواحدي في أسباب النزول ص٥٧ ـ ٥٨.

وابن حبان فی صحیحه، حدیث رقم (٤٧١١) ٩/١١ ـ ١٠.

والبيهقي في سننه ٩٥٤.

وانظر كلام الحافظ على هذا الحديث فيما بعد.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٥٩) ٢٠٧/٢ وقد سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريج حديث أبى جبيرة بن الضحاك.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٦٢) ٢٠٧/٢ ـ ٢٠٨، ورواه عبدالرزاق في تفسيره ٧٤/١.

ومن طريق خُصيف، عن عكرمة: لما أمر الله بالنفقة، فكان بعضهم يقول: ننفق، فيذهب مالنا، ولا يبقى لنا شيء.

فقال: أنفقوا، ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة.

يقول: أنفقوا، وأنا أرزقكم»(١).

ومن طريق يونس بن عبيد، عن الحسن: «أنزلت في النفقة»<sup>(٢)</sup>.

وفي لفظ له في «التهلكة»: «أمرهم الله بالنفقة في سبيل الله؛ وأخبرهم أن ترك النفقة في سبيل الله هو التهلكة»(٣).

وأخرج عبد بن حميد من طريق السكن بن المغيرة، عن الحسن نحوه، ولفظه: «﴿إِلَى ٱلتَّلِكَةِ ﴾ قال: هو البخل».

ومن طريق عوف عن الحسن مثله (٤).

وأخرج الطبري من طريق ابن جريج، أنه سأل عطاء عن هذه الآية، فقال: يقول: أنفقوا في سبيل الله ما قل وكثر.

وقال لي عبدالله بن كثير: نزلت في النفقة في سبيل الله(٥).

ومن طريق العوفي، عن ابن عباس: «يقول: أنفقوا ما كان من قليل أو كثير؛ ولا تستسلموا فلا تنفقوا شيئاً فتهلكوا»(٦).

وأخرج الفريابي من طريق سعيد بن جبير، عن ابن عباس نحوه (٧).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٦٤) ٢٠٨/٢.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٦٥) ٢٠٨/٢، ورقم (٣١٧١) ٢٠٨/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٦٦) ٢٠٨/٢.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي حاتم برقم (١٧٥١) ٣٣٣/١.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٦٧) ٢٠٨/٢.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٦٩) ٢٠٨/٢.

<sup>(</sup>٧) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٥٥) ٢٠٧/٢.

وأخرجه ابن المنذر، ولفظه: «ليس ذلك في القتال؛ إنما هو في النفقة: أن تمسك يدك عن النفقة في سبيل الله».

وسنده صحيح إليه.

وأخرج البخاري، والطبري، وغيرهما، من حديث حذيفة \_ في قوله: ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ [١/٧٢] وَلَا تُلقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلتَّهْلَكَةً ﴾: أنزلت في النفقة.

وفي لفظ: «أي: لا تمسكوا عن النفقة»(١).

وأما القول الثاني: فحديث النعمان بن بشير أخرجه \_ أيضاً \_ ابن المنذر من طريق حماد، عن سماك؛ ولفظه: «إذا أذنب أحدكم الذنب، فلا يقولن: قد أسأتُ؛ فيلقي بيده إلى التهلكة؛ ولكن ليستغفر الله ويتوب إليه"(٢).

وجاء مثله عن البراء بن عازب؛ أخرجه الطبري، وعبد بن حميد، وغيرهما، من عدة طرق عن أبي إسحاق، عنه أتمّها رواية حفيده إسرائيل عنه: سمعت البراء وسأله رجل، فقال: يا أبا عمارة، أرأيت قول الله تعالى: ﴿وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلنَّهَلُكُةِّ ﴾؛ هو الرجل يتقدم فيقاتل حتى يقتلَ؟

قال: لا، ولكنه الرجل يعمل بالمعاصي، ثم يلقي بيده ولا يتوب<sup>(٣)</sup>».

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب التفسير، باب (٣١) ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُرْ إِلَ ٱلنَّهُلُكَةِ ﴾، حديث رقم (٤٥١٦) ٨/٤٥١٦.

وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٢٨٥) ٢/٧٧ (التكملة). وحديث رقم (٢٤٠٤) ١٦٦/٢.

والطبراني في المعجم الأوسط، حديث رقم (١٧٤٥) ٤٣٢/٢.

والطبري في تفسيره برقم (٣١٥٠ ـ ٣١٥١) ٢٠٦/٢. وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٧٤٤) ٣٣١/١.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٧٦) ٢٠٩/٢، وابن أبي حاتم برقم (١٧٤٨) ٢٣٣٢/١.

وفي رواية الثوري عن أبي إسحاق: «فيقول: لا يغفر الله لي»(١).

وفي رواية الحسين بن واقد عنه: «فيلقي بيده، فيقول: لا تُقبل لي توبة» (٢٠).

وأخرج الطبري ـ أيضاً ـ مثله عن عَبيدة بن عمرو السَّلْماني ـ وهو من كبار التابعين ـ من طريق هشام بن حسان، عن محمد بن سيرين، قال: سألت عَبيدة عن هذه الآية؛ فقال: كان الرجل يذنب الذنب ـ حسبتُهُ ـ العظيم؛ فيلقي بيده، فيَهْلِكُ، فنهُوا عن ذلك، فقيل: ﴿وَأَنفِقُوا ﴾ الآية»(٣).

ومن طريق هشيم، أنا هشام نحوه؛ وقال بعد قوله: بيده إلى التهلكة: «ويقول لا توبة لي»(٤).

وفي لفظ عن أيوب: هو الرجل يصيب الذنب العظيم؛ فيلقي بيده، ويرى أنه قد هلك» (٥٠).

ومن طريق ابن عون، عن ابن سيرين، قال: «التهلكة»: «القنوط»(٦).

وأخرج عبد بن حميد من طريق عون، عن ابن سيرين، قال: «لا تيأس، فتقنط، فلا تعمل».

وأما [٢/٧٢] القول الثالث: فأخرجه الترمذي (٧) من طريق أبي عاصم، عن حيَّوة كذلك.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٧٥) ٢٠٩/٢، وصححه الحافظ ابن حجر في الفتح //١٨٥ وعزاه أيضاً لابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٧٧) ٢٠٩/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٧٩) ٢٠٩/٢، وعبدالرزاق في تفسيره ٧٤/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٨٠) ٢٠٩/٢ ـ ٢٠٠.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٨٤) ٢١٠/٢.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٨٢) ٢١٠/٢.

<sup>(</sup>٧) سبق تخريجه.

وأخرجه أبو داود، والطبري<sup>(۱)</sup>، من طريق ابن وهب، عن حيوة وابن لهيعة، كلاهما عن يزيد؛ ولكن قال في روايته: «عبدالرحمٰن بن خالد بن الوليد»، بدل فضالة بن عبيد.

وقال في روايته: «إنما تأوّلون هذه الآية هكذا؛ أن حمل رجلٌ يقاتل في سبيل (٢) يلتمس الشهادة، أو يبلي في نفسه؟

إنما نزلت هذه الآية فينا معشر الأنصار».

وقال في آخره: «والإلقاء بالأيدي إلى التهلكة: أن نقيم في أموالنا، ونصلحها، وندع الجهاد».

وقال في آخره: «حتى دفن بالقسطنطينية».

وأخرجه الطبري من طريق المقري كما تقدم.

قال الترمذي (٣): حسن صحيح.

قلت: وصحّحه ـ أيضاً ـ ابنُ خزيمة، وابنُ حبان (٤)، والحاكمُ (٥).

وجاء مثلُ الذي ذكره أبو أيوبَ عن عُمر؛ فأخرج الفريابي في تفسيره، من طريق طارق بن عبدالرحمٰن، عن المغيرة بن شُبيّل، قال: بعث عمر جيشاً، فحاصروا قيصر، فتقدم رجلٌ من بجيلة، فقاتل حتى قتل - وهو جدّ المغيرة بن شبيل - فأكثر الناسُ فيه، فقالوا: ألقى بيده إلى التهلكة.

فبلغ ذلك عمر، فقال: كذبوا ـ يرحمه الله ـ ثم قرأ: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشَرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَآءَ مَهْسَاتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ رَءُوفُ بِٱلْعِبَادِ ﴿ الْآَيِهِ الْآيِهِ اللَّهِ [البقرة: ٢٠٧].

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) عند الطبرى: أي حمل رجل يقاتل يلتمس الشهادة.

<sup>(</sup>٣) في المطبوعة لشاكر ٥/٢١٢: هذا حديث حسن صحيح غريب.

<sup>(</sup>٤) ابن حبان موارد (١٦٦٧).

<sup>(</sup>٥) الحاكم في المستدرك  $1/2 \Lambda = 0$ ٢٠.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٠٠٧) ٣٣٤/٢.

وله شاهد عند عبد بن حميد (۱)، من طريق إسماعيل بن أبي خالد، عن قيس بن أبي حازم، عن مُدرك بن عوف: أنه كان ذات يوم عند عمر، قال: فذكروا النعمان بن مقرن، ورجلًا شرى بنفسه؛ فقال مدرك: ذاك ـ والله ـ خالي يا أمير المؤمنين؛ زعم رجالٌ أنه ألقى بيده إلى التهلكة!

فقال عمر: كذبوا».

وأخرجه ابن المنذر من هذا الوجه؛ ولفظه: «قلتُ: إنّ خالي غزا بنفسه [١/٧٣] حتى قتل؛ فزعموا أنه ألقى بيده إلى التهلكة!

فقال: كذب أولئك، ولكن مِنَ الذين اشتروا الآخرة بالحياة الدنيا». وسنده صحيح (٢).

وأخرج ابن المنذر من طريق القاسم بن مخيمرة قال: «لو حمل رجلٌ على عشرة آلاف، لم يكن بذلك بأس».

## وذكر الطبري وغيره في سبب النزول أشياء أخر:

أحدها: ما أخرجه من طريق أبي بكر بن عياش، عن أبي إسحاق، قال: سأل رجل البراء: أحمل على المشركين وحدي، فيقتلونني، أكنتُ ألقيتُ بيدي إلى التهلكة؟

قال: لا، إنّما التهلكة في النفقة؛ بَعَثَ اللّهُ رسولَه فقال: ﴿فَقَائِلٌ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ لَا تُكَلَّفُ إِلّا نَفْسَكَ ﴾» [النساء: ٨٤](٣).

ومن طريق حُكام بن سلمة الرازي<sup>(١)</sup>، عن الجراح، عن أبي إسحاق، قال: قلت للبراء: يا أبا عمارة، الرجل يلقى ألفاً من العدو، فيحمل عليهم،

<sup>(</sup>۱) انظر فتح الباري ۱۸۰/۸.

<sup>(</sup>٢) وصححه ـ أيضاً ـ في فتح الباري ١٨٥/٨.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٧٤) ٢٠٩/٢.

<sup>(</sup>٤) حكام بن سلم الكناني أبو عبدالرحمن الرازي. قال الدارقطني: لا بأس به، وقال إسحاق: ثقة. انظر التهذيب ٤٢٢/٢ ـ ٤٢٣.

وإنما هو وحده، أيكون ممن قال الله تعالى فيهم: ﴿وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى اللهِ تَعَالَى فيهم: ﴿وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى اللهُ تَعَالَى فيهم اللهُ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى اللهُ اللهُ تَعَالَى فيهم اللهُ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

فقال: [لا] (١) ليقاتل حتى يقتل؛ قال الله تعالى لنبيه: ﴿فَقَائِلَ فِي سَبِيلِ اللهِ لَا تُكَلَّفُ إِلَا نَفْسَكُ ﴾» [النساء: ٨٤] (٢).

ثانيها: من طريق عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم (٣)، قال في قوله: ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى النَّهُكُو ﴾، قال: إذا لم يكن عندك [ما تنفق] (١)، فلا تخرج بنفسك (٥) بغير نفقة و[لا قوة، فتلقي بيديك إلى التهلكة] (٦).

وأخرج ابن أبي حاتم من طريق زيد بن أسلم: «أنّ رجالًا كانوا يخرجون في بعوث يبعثها رسول الله \_ عليه نفقة؛ فإما يقطع بهم، وإما كانوا عيالًا، فأمرهم الله أن ينفقوا مما رزقهم الله؛ ولا يلقوا بأيديهم إلى التهلكة.

ثالثها: من طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد: ﴿وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّل

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين من تفسير الطبري.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٧٨) ٢٠٩/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٧٢) ٢٠٨/٢ ـ ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين من تفسير الطبري ٢٠٩/٢.

<sup>(</sup>٥) في المخطوطة: نفسك. والمثبت من تفسير الطبري.

<sup>(</sup>٦) ما بين القوسين من تفسير الطبري ٢٠٩/٢ وفي اوصل بياض.

<sup>(</sup>۷) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۱۷٤٥) ٣٣١/١.

 <sup>(</sup>٨) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣١٦٠) ٢٠٧/٢ وفيه: تمنعكم نفقة في حق خيفة العيلة.
 وانظر تفسير مجاهد ٩٩/١.

ورواه سعيد بن منصور في سننه برقم (٢٨٦) ٧١١/٢ (التكملة).

وبرقم (٢٤٠٥) ١١٦/٢ (الأصل).

وسفيان الثوري في تفسيره، برقم (٦٩) ص٥٩ من طريق عثمان بن الأسود عن مجاهد. وسند صحيح.

رابعها: معناها: أنّ ترك الصدقة يفضي إلى الهلاك.

قال مقاتل في تفسيره (۱): «قال رجل [۲/۷۳] من الفقراء: يا رسول الله، ما نجد ما نأكل، فبأي شيء نتصدّق؟

قال: «بما كان، ولو بشق تمرة تكفون بها وجوهكم عن النار» وهي: التهلكة.

خامسها: ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى النَّهُلُكَةُ ﴾: لا تنفقوا في حرام؛ فتأثموا، بذلك تهلكوا. حكاه القرطبي (٢٠).

ونحوه (عند الطبري) (٣) عن عكرمة، قال: ﴿ وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦٧].

سادسها: قال الطبري(٤): هي عامّة في جميع ما ذكر، لاحتمال اللفظ له.

تنبيه: كان ممن تأول الآية على مَنْ يحمل وحده على العدد الكثير من العدو، عمرو بن العاص.

أخرجه ابن أبي حاتم - بسند جيد - عن الزهري، عن أبي بكر بن عبدالرحمٰن بن الأسود بن عبدالرحمٰن بن الأسود بن عبد يغوث، أنه أخبره: «أنهم حاصروا دمشق، فانطلق رجل من أزد شنوءة،

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل ٩٦/١. وانظر تفسير القرطبي ٣٦٠/٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ٣٦١/٢.

<sup>(</sup>٣) لفظ القرطبي: «ويقال: ﴿وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى النَّهُكُمَّةِ ﴾ يعني: لا تنفقوا من حرام فيرد عليكم فتهلكوا.

ونحوه عن عكرمة قال: ﴿وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُو إِلَى النَّلِكُةِ ﴾ قال: ﴿وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ﴾.

وقال الطبري»... وهو القول السادس.

وبهذا تعلم أن (عند الطبري) ليس من تفسير القرطبي، فهو زيادة ربما وقعت من الناسخ. والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) في تفسيره ٢١١/٢.

فأسرع في العدوّ وحده يستقتل، فعاب ذلك عليه المسلمون، ورفعوا<sup>(۱)</sup> حديثه إلى عمرو بن العاص، فأرسل [إليه عمرو] فردّه، وقال له: قال الله: ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى اَلنَّهُ لَكُو ﴾ (٢).

وأجاز الجمهور ذلك بشروط منها(٣): أن يغلب على ظنه أنه ينجو، أو ينكي العدو بذلك، أو يرهبه، أو يكون سبباً لتجري المسلمين على عدوهم؛ فيصنعون كما صنع، أو يكون سبباً للفتح على المسلمين؛ كما وقع ذلك في اليمامة والقادسية، أو يخلص نيته لطلب الشهادة؛ كما وقع ذلك في عدة مواطن؛ كما أخرج مسلم بعضها؛ فعنده من حديث أنس في قصة الاثني عشر الذين قاتلوا بعث رسول الله \_ على واحداً بعد واحد، حتى قتلوا أجمعين (١٤).

ومن حديث أبي موسى أنه حدّث عن النبي \_ ﷺ \_ قال: «الجنة تحتّ ظلال السيوف».

فقال له رجل [١/٣٤] أنت سمعت رسول الله \_ ﷺ \_ يقول هذا؟

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: ورفعه. وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٧٤٧) ٣٣٢/١ وما بين القوسين زيادة منه.

<sup>(</sup>۳) انظر تفسير القرطبي ۳٦١/۲ \_ ٣٦٣.

<sup>(</sup>٤) روى مسلم عن أنس بن مالك: أن رسول الله \_ على عنا نهو رفيقي في المجنة المقوه وهو في سبعة من الأنصار ورجل من قريش: «من يردهم عنا فهو رفيقي في المجنة الفام رجل من الأنصار فقاتل حتى قُتل، ثم قال مثل ذلك، فقام آخر فقاتل حتى قُتل، فلم يزل يقول ذلك حتى قُتل السبعة، فقال رسول الله \_ على النصفنا أصحابنا، اللهم إنك إن تشأ لا تعبد في الأرض»:

رواه مسلم في كتاب الجهاد، باب غزوة أحد، حديث رقم (۱۷۸۹) ۳/ ۱۶۱۰\_ ۱۶۱۳. وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (۳۳۱۹) ٦/ ٦٧.

وأحمد في المسند ٢٨٦/٣.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٤٧١٨) ١٨/١١ ـ ١٩.

والبيهقي في الدلائل ٣/٢٣٤ \_ ٢٣٥.

ورواه النسائي في كتاب الجهاد، باب ما يقول من يطعنه العدو ٢٩/٦ ـ ٣٠.

والبيهقي في الدلائل ٣٣٦/٣ ـ ٢٣٧ من طريق أبي الزبير، عن جابر أنه بقي معه أحد عشر رجلًا من الأنصار فيهم طلحة بن عبيدالله فقتلوا سوى طلحة.

قال: نعم.

فكسر جفن سيفه، ومشى بسيفه إلى العدو، فضرب به حتى قتل<sup>(١١)</sup>.

ـ قوله تعالى: ﴿ وَأَتِنُوا لَغَجَّ وَالْمُنْرَةَ لِلَّهِ ﴾ [سورة البقرة: ١٩٦].

أخرج ابن أبي حاتم من طريق إبراهيم بن طهمان، عن عطاء، عن صفوان بن أمية، أنه قال: جاء رجل إلى النبي - على المضمخ بالزعفران، عليه جبة، فقال: كيف تأمرني يا رسول الله في عمرتي؟

فأنزل الله تعالى: ﴿ وَأَتِنُوا الْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾.

فقال رسول الله \_ على من «أين السائل عن العمرة؟».

قال: ها أنا ذا.

فقال له: «ألق عنك ثيابك، ثم اغتسل، واستسن، ثم ما كنت صانعاً في حجك فاصنعه في عمرتك» (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في كتاب الإمارة، باب ثبوت الجنة للشهيد، حديث رقم (١٩٠٢) ١٥١١/٣. والترمذي في كتاب فضائل الجهاد، باب ما ذكر أنّ أبواب الجنة تحت ظلال السيوف، حديث رقم (١٦٥٩) ١٨٦/٤.

وأحمد في المسند ٣٩٦/٤ ـ ٤١١.

وابن أبي عاصم في الجهاد، (٩) ص١٣٩، وأبو عوانة في مسنده، برقم (٧٣٤٠) ٤٦١/٤.

والبزار في مسنده، حديث رقم (٣٠٨٥) ٨٦/٨ ـ ٨٨.

والروياني في مسنده، حديث رقم (٥١٨) ٢/ ٣٤٠.

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (٥٣٠) ص٧٢.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٣٣٢٤) ٣٠٨/١٣ ـ ٣٠٩ و(٧٣٣٠) ٣١٤/١٣. والقضاعي في مسند الشهاب، حديث رقم (١١٨) ١٠٢/١.

والحاكم في المستدرك ٧٠/٢.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٤٦١٧) ٤٧٨ ـ ٤٧٨.

وأبو نعيم في الحلية ٣١٧/٢.

والبيهقي في سننه ٩.٤٤.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٧٦١) ٣٣٤/١ وقال ابن كثير في تفسيره ٢٣٠/١: «.. حديثاً غريباً..» وقال ٢٣١/١: «هذا حديث غريب وسياق عجيب» اهـ.

وهذا الحديث رواته ثقات؛ لكن وقع في سياق السند وهم؛ فإنه في الصحيح من طريق عطاء، عن صفوان بن يعلى بن أمية، عن أبيه.

فسقط من هذه الرواية كلمتان: قوله: «ابن يعلى»، وقوله: «عن أبيه»؛ فصار ظاهره أنه من مسند صفوان بن أمية \_ وهو: ابن خلف الجمحي \_؟ وإنما هو من رواية صفوان بن يعلى بن أمية التميمى.

وقد أخرجه البخاري [ومسلم](١) والنسائي(٢) من طرق عن عطاء،

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين زيادة ليست في المخطوطة. وفي المخطوطة بياض مقدار كلمة.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الحج، باب (١٧) غسل الخلوق ثلاث مرات من الثياب، حديث رقم (١٥٣٦) ٢٩٠٨ معلقاً.

وفي كتاب العمرة، باب (١٠) يفعل بالعمرة ما يفعل بالحج، حديث رقم (١٧٨٩) ٣/٧١٨. وفي كتاب جزاء الصيد، باب (١٩) إذا أحرم جاهلًا وعليه قميص، حديث رقم (١٨٤٧) ٧٥/٤.

وفي كتاب المغازي، باب (٥٦) غزوة الطائف في شوال سنة ثمان، حديث رقم (٤٣٢٩) ٧-١٤٣.

وفي كتاب فضائل القرآن، باب (٢) نزل القرآن بلسان قريش والعرب، حديث رقم . ٦٢٥/٨ (٤٩٨٥)

ومسلم في كتاب الحج، باب (۱) ما يباح للمحرم بحج أو عمرة، حديث رقم (١١٨٠) ٨٣٦/٢ ـ ٨٣٨.

وأبو داود في كتاب المناسك، باب (٣١) الرجل يحرم في ثيابه، حديث رقم (١٨١٩ - ١٨١٠ مرابع المرابع المرابع

والترمذي في كتاب الحج، باب (٢٠) ما جاء في الذي يحرم وعليه قميص أو جبّة، حديث رقم (٨٣٥) ١٩٦/٣.

والنسائي ١٣١/٥ ـ ١٣٢ و٥/١٤٢ ـ ١٤٣.

وفي سننه الكبرى، في كتاب المناسك، باب (٢٩٠) العمل في العمرة، حديث رقم (٤٢٧) ـ ٤٢٣٨ ـ ٤٢٣٨)

وفي كتاب فضائل القرآن، باب (١) كيف نزول القرآن، حديث رقم (٧٩٨١ ـ ٧٩٨١) ٥/٤. وأحمد في المسند ٢٢٢/٤ ـ ٢٢٢.

ومالك في الموطأ، في كتاب الحج، باب (٧) ما جاء في الطيب في الحج، حديث رقم (١٨) ٣٢٨/1 - ٣٢٨ (مرسلًا).

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (١٣٢٣) ص١٨٨.

وابن الجارود في المنتقى، حديث رقم (٤٤٧ ـ ٤٤٨) ٧٩/٧ ـ ٨٠.

[عن صفوان بن يعلى بن أمية، عن أبيه](١)، وليس عند أحد منهم ذكر نزول هذه الآية في هذه القصة.

ز \_ قولٌ آخر: نقل القرطبي (٢) عن مقاتل قال: إتمامهما: أن لا تستحلّوا فيهما ما لا ينبغي لكم.

وذلك أنهم كانوا يشركون في إحرامهم؛ فيقولون: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك، إلّا شريكاً هو لك، تملكه وما ملك.

فقال: فأتموهما لله، ولا تخلطوهما بشيء آخر».

وقال غيره: «كانت العرب تقصد مع الحج: الاجتماع، والتظاهر، والتنافر، والتفاخر، وحضور الأسواق، [٢/٧٤] وقضاء الحوائج؛ فأمر الله تعالى بالقصد إليه خالصاً».

وفي تفسير الإتمام أقوالٌ أخرى ليست في غرض هذا الكتاب (٣).

ز \_ قوله تعالى: ﴿ فَنَ تَمَنَّعَ بِٱلْعُمْرَةِ إِلَى الْمَبْحَ الآية [البقرة: ١٩٦]

قال عبد بن حميد: ثنا أبو نعيم، ثنا محمد بن شريك، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد، قال: «كان أهل الجاهلية إذا حجوا، قالوا: إذا عَفَا

<sup>=</sup> والحميدي في مسنده، حديث رقم (٧٩١ ـ ٧٩١) ٣٤٨ ـ ٣٤٨.

والطحاوي في شرح المعاني ١٢٦/٢ ـ ١٣٩.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٣٧٧٩) ٩٠/٩ ـ ٩١.

وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (٢٦٧٠ ـ ٢٦٧١ ـ ٢٦٧٢) ١٩١/٤ ـ ١٩١.

وابن عبدالبر في التمهيد ٢٥٠/٢ ـ ٢٥١.

والدارقطني في سننه ٢٣١/٢.

والبيهقي في سننه ٥٦/٥.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (١٩٧٩) ٧٤٧/٠.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين زيادة، وفي المخطوطة بياض.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٣٦٤/٢، وأنظر بحر العلوم ١٩١/١، والبحر المحيط ٧٢/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر البحر المحيط ٧٢/٢، وزاد المسير ٢٠٤/١، وتفسير البغوي ١٦٥/١، وتفسير السمرقندي ١٩٥/١، وتفسير الخازن ١٢٤/١، وتفسير ابن كثير ٢٣٠/١. وفي الأصل: وفي تفسير الإمام، وهو خطأ.

الأثر، وتولى الدُّبَر، ودخل صفر، حلت العمرة لمن اعتمر.

فأنزل الله تعالى: ﴿ فَنَ تَمَنَّعُ بِٱلْعُبْرَةِ إِلَى الْفَجَ ﴾؛ تغييراً لما كان أهل الجاهلية يصنعون، وترخيصاً للناس».

وأصله في الصحيح من حديث ابن عباس؛ دون ذكر نزول الآية، ولفظه \_ من طريق طاووس عنه \_ قال: كانوا يرون أنّ العمرة في أشهر الحج من أفجر الفجور في الأرض؛ ويجعلون المحرّم صَفَراً؛ ويقولون: إذا برا الدّبر، وعَفَا الأثر، وانسلخ صفر، حلت العمرة لمن اعتمر.

فقدم النبي \_ ﷺ - وأصحابه صبيحة رابعة مهلّين بالحج؛ فأمرهم أن يجعلوها عمرة (١).

- قوله تعالى: ﴿ فَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِدِ ۚ أَذَى مِن زَأْسِدِ ﴾ الآية [البقرة: 197]

أسند الواحدي (٢) من طريق ابن الأصبهاني، عن عبدالله بن معقل، عن كعب بن عجرة، قال: فيّ نزلت هذه الآية: ﴿فَنَ كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ آذَى مِن رَأْسِهِ، فَذكرت ذلك للنبى \_ عَن أَسِهِ، فقال:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الحج، باب (٣٤) التمتع والقرآن والإفراد في الحج، حديث رقم (١٥٦٤) ٢٢٢/٣.

ومسلم في كتاب الحج، باب (٣١) جواز العمرة في أشهر الحج، حديث رقم (١٢٤٠) ٩٠٩/٢ ـ ٩٠١.

وأبو داود في كتاب المناسك، باب (٨٠) العمرة، حديث رقم (١٩٨٧) ٢٠٤/٢.

والنسائي في كتاب المناسك، باب (٧٤) إباحة فسخ الحج بعمرة إن لم يسق الهدي ٥/٠٠٠ \_ ١٨١.

وأبو عوانة في مسنده، كما في الإتحاف ٢٥٠٪.

وأحمد في المسند ٢٥٢/١ ـ ٢٦١.

والطحاوي في شرح المعاني ١٥٨/٢.

والدبر: بالتحريك: ألجرح الذي يكون في ظهر البعير بسبب اصطكاك القتب والحمل عليها في السفر. انظر النهاية ٩٧/٢.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول ص٥٩، وانظر تخريجه فيما سيأتي.

«احلق، وأفدِ بصيام ثلاثة أيام، أو النسك(١)، أو أطعم ستة مساكين».

وفي لفظ (٢): قعدت إلى كعب بن عُجْرة في هذا المسجد ـ مسجد الكوفة ـ فسألته عن هذه الآية: ﴿فَيْدَيَّةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍّ ﴾.

قال: حُملتُ إلى رسول الله \_ ﷺ \_، والقملُ يتناثر على وجهى.

فقال: «ما كنت أرى الجهد بلغ بك هذا؛ أما تجد [١/٧٥] شاة؟».

فقلت: لا.

فنزلت الآية: ﴿فَفِدْيَةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍّ ﴾.

قال: «صُمْ ثلاثة أيام، أو أطعم ستة مساكين؛ كلّ مسكين نصف صاع من طعام».

فنزلت فيَّ خاصة، ولكم عامة».

وفي لفظ له، من هذا الوجه (٣): «خرجنا مع رسول الله على على محرمين؛ فوقع القمل في رأسي ولحيتي وشاربيّ؛ حتى وقع في حاجبيّ». وفيه: «فقال: «أدع الحالق» فجاء الحالق، فحلق رأسي.

فقال: «هل تجد نسيكة؟».

قلت: لا ـ وهي شاة ـ.

قال: «فصُمْ ثلاثة أيام، أو أطعم ثلاثة آصع ستة مساكين».

فأنزلت فيّ خاصة، وهي للناس عامة».

ومن طريق مجاهد<sup>(٤)</sup>، عن عبدالرحمٰن بن أبي ليلى، قال: قال كعب بن عجرة: فيّ نزلت هذه الآية؛ أتيت رسول الله \_ على -، فقال:

<sup>(</sup>١) في الهامش: انسك. . إطعام.

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول ص٥٩ ـ ٦٠، والوسيط ٢٩٨/١ ـ ٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول ص٦١.

<sup>(</sup>٤) أسباب النزول ص٥٠.

ومن وجه آخر عن مجاهد (۱۱)، عن ابن أبي ليلى، عن كعب، قال: مرّ رسولُ الله \_ ﷺ \_ وهو يوقد تحت قدر له؛ وهو بالحديبية، فقال: «أيؤذيك هوام رأسك؟».

قال: نعم.

قال: «احلق».

فأنزلت هذه الآية؛ قال: فالصيام: ثلاثة أيام؛ والصدقة: فرق بين ستة مساكين؛ والنسك: شاة».

قلت: حديث كعب بن عجرة في الصحيحين (٢)؛ ومن ألفاظه ـ مما

<sup>(</sup>١) أسباب النزول ص ٦٠ ـ ٦١.

<sup>(</sup>٢) رواه من طريق عبدالله بن معقل، عن كعب:

البخاري في كتاب المحصر، باب (٧) الإطعام في الفدية نصف صاع، حديث رقم ١٦/٤ (١٨١٦).

وفي كتاب التفسير، سورة البقرة، باب (٣٢) ﴿فَمَن كَانَ مِنكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِۦَ أَذَى مِن زَأْسِهِ، حديث رقم (٤٥١٧) ٨/١٨٦.

ومسلم في كتاب الحج، باب (١٠) جواز حلق الرأس للمحرم إذا كان به أذى، حديث الكتاب رقم (٨٥ ـ ٨٦١/٢ ـ ٨٦٢.

والترمذي في كتاب التفسير، باب (٣) سورة البقرة، عقيب حديث رقم (٢٩٧٣) ٥/٢١٣. والنسائي في كتاب الحج من سننه الكبرى، باب (٢٤٦) من حلق قبل أن ينحر، حديث رقم (٤١١٣) ٢٤٨/٢ ـ ٤٤٨.

وفي كتاب التفسير، باب (٣٢) ﴿فَنَ كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ ۚ أَذَى مِن رَأْسِهِ ﴾، حديث رقم (١١٠٣) ٢٠٠٠/٦.

وأحمد في المسند ٢٤٢/٤ ـ ٢٤٣.

وابن ماجه في كتاب المناسك، باب (٨٦) فدية المحصر، حديث رقم (٣٠٧٩). وأبو داود الطيالسي في مسنده، حديث رقم (١٠٦٢) ص١٤٣٠.

وابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (١٣٧٦) ٣/٩٣٥.

والواحدي في أسباب النزول ص٥٩ ـ ٦٠ ـ ٦١، وفي الوسيط ٢٩٨/١ ـ ٢٩٩.

= والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٢٩٩ إلى ٣٠٣) ١٣٦/١٩ ـ ١٣٧. وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٢٨٩) ٧١٧/٢ ـ ٧١٨ (التكملة).

وَابِن جرير في تفسيره، حديث رقم (٣٣٤١ ـ ٣٣٤٢ ـ ٣٣٤٣ ـ ٢٣٨/٢ (٣٣٤٤ ـ ٢٣٩٠.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٧٨١) ١/ ٣٣٨.

والطحاوي في شرح المعاني ١١٩/٣ ـ ١٢٠.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٣٩٨٥) ٩/٥٢٥ ـ ٢٩٦، وحديث رقم (٣٩٨٧) ٢٩٧/٩ ـ ٢٩٦،

والبيهقي في سننه ٥٥/٥.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (١٩٩٥) ٢٧٧/٧ ـ ٢٧٨.

ـ ورواه من طريق عبدالرحمن بن أبي ليلي، عن كعب نحوه:

البخاري في كتاب المحصر، باب (٥) قول الله تعالى: ﴿فَنَ كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ آذَى مِن َرَابِ (٦) مِن أَنْ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ آذَى مِن زَأْمِهِ فَفِذَيّةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ مَدَفَةٍ أَوْ نُسُكٍّ ﴾، حديث رقم (١٨١٤) ١٢/٤، وباب (٦) قول الله تعالى: ﴿أَوْ مَدَفَةٍ ﴾، حديث رقم (١٨١٥) ١٦/٤.

وباب (٨) النسك شاة، حديث رقم (١٨١٧ ـ ١٨١٨) ١٨/٤.

وفي كتاب المغازي، باب (٣٥) غزوة الحديبية، حديث رقم (٤١٥٩) ٧/٤٤٤ ـ ٥٤٥. وفي كتاب المرضى، باب (١٦) ما رخص للمريض أن يقول: إني وجع، حديث رقم (٥٦٦٥) ١٢٣/١٠ مختصراً.

وفي كتاب الطب، باب (٦٦) الحلق من الأذى، حديث رقم (٥٧٠٣) ١٥٤/١٠. وفي كتاب كفارات الأيمان، باب (١) قول الله تعالى: ﴿فَكَفَّنْرَنُّهُۥ إِطْمَامُ عَشَرَةِ مَسْكِكِينَ﴾، حديث رقم (٢٧٠٨) ٢٩٠٩هـ - ٥٩٤.

ومسلم في كتاب الحج، باب (١٠) جواز حلق الرأس المحرم إذا كان به أذى، حديث رقم (١٢٠١) ٨٩٩/٢ ـ ٨٦٦.

وأبو داود في كتاب المناسك، باب (٤٢) في الفدية، حديث رقم (١٨٥٦ ـ ١٨٥٧ ـ ١٨٥٠ ـ ١٨٦٠ . ١٨٦٠ ـ ١٨٦٠

والترمذي في كتاب الحج، باب (١٠٧) ما جاء في المحرم يحلق رأسه في إحرامه، ما عليه؟، حديث رقم (٩٥٣) ٣٨٨/٣.

وفي كتاب تفسير القرآن، باب (٣) ومن سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٧٣ ـ ٢٩٧٤) ٥/٢١٢ ـ ٢١٢٠.

والنسائي في كتاب المناسك، باب (٩٣) في المحرم يؤذيه القمل ١٩٤/٥ ـ ١٩٥. وفي سننه الكبرى، في كتاب الحج، باب (٢٤٦) فدية من حلق قبل أن ينحر، حديث رقم (٤١١٠ ـ ٤١١١ ـ ٤١١١) ٢/٧٤٤ ـ ٤٤٨. .....

وفي كتاب التفسير، سورة البقرة، باب (٣٢) قوله تعالى: ﴿فَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ عَ أَذَى مِن زَأْسِهِ، ﴿ عَدِيث رقم (١١٠٣) ٢٩٩/٦.

وأحمد في المسند ٢٤١/٤ ـ ٢٤٢ ـ ٢٤٣.

ومالك في الموطأ، في كتاب المناسك، باب (٧٨) فدية من حلق قبل أن ينحر، حديث رقم (٧٨) ٢٣٧. (٣٨) (٢٣٨).

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (١٠٦٥) ص١٤٣.

والحميدي في مسنده، حديث رقم (٧٠٩ ـ ٧١٠) ٣٠١/٢.

والدراقطني في سننه ۲۹۸/۲ ـ ۲۹۹.

ومجاهد في تفسيره ١٠٠/١.

والدارقطني في سننه ۲۹۸/۲ ـ ۲۹۹.

وابن الجارود في المنتقى، حديث رقم (٤٥٠) ٨٠/٢ ـ ٨١.

وابن أبي حاتم في العلل ٢٧٩/١ ـ ٢٨٠.

وفي تفسيره، حديث رقم (١٧٨٤) ٣٣٩/١.

والواحدي في أسباب النزول ص٩٥ وص٦٠ ـ ٦١.

وابن خزیمة فی صحیحه، حدیث رقم (۲۲۷۱ ـ ۲۲۷۷ ـ ۲۲۷۸) ۱۹۰/۱ ـ ۱۹۷۸.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٢١٥ إلى ٢٤٠) و(٢٤٣ ـ ٢٥٥ ـ ٢٥٧ ـ ٢٥٠ ـ ٢٥٠ ـ ٢٥٠ .

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٣٩٧٨ ـ ٣٩٧٩ ـ ٣٩٨٠ ـ ٣٩٨١ ـ ٣٩٨١ ـ ٣٩٨٠ ـ ٣٩٨٠ ـ ٣٩٨٠ ـ ٣٩٨٠ ـ ٣٩٨٠ ـ ٣٩٨٠ ـ ٣٩٨٠

وابن جرير في تفسيره، حديث رقم (٣٣٤٥ إلى ٣٣٤٧) ٢٣٩/٢، وحديث رقم (٣٣٤٩) إلى ٢٣٥٣) ٢٤٠/٢.

والبيهقي في سننه ٥/٥ \_ ٥٥ \_ ١٦٩ \_ ١٨٥ \_ ٢٤٢.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (١٩٩٤) ٢٧٦/٧ ـ ٢٧٧.

وفي تفسيره ١٦٩/١ ـ ١٧٠.

ـ ورواه من طريق أبي وائل، عن كعب به:

النسائي في كتاب المناسك، باب (٩٣) في المحرم يؤذيه القمل في رأسه ١٩٥٥.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٣٦١) ٢٤١/٢.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٢١٣) ١٠٦/١٩.

ـ ورواه من طريق الشعبي، عن كعب به:

أبو داود في كتاب الحج، باب (٤٣) الفدية، حديث رقم (١٨٥٨) ١٧٢/٢.

وأحمد في المسند ٢٤٣/٤.

والدارقطني في سننه ٢٩٩/٢.

وإبراهيم بن طهمان في مشيخته، حديث رقم (١٦٧) ص٢٠٥ \_ ٢٠٠.
 وعبدالرزاق في تفسيره ٧٥/١.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٢٤٥ إلى ٢٤٩) ١١٧/١٩ ـ ١١٨.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٣٣٩ ـ ٣٣٤٠) ٢٣٨/٢.

والطحاوي في شرح المعاني ٣/١٢٠.

وفي تاريخ ابن معين ٢٨٦/٢: سمع الشعبي من كعب بن عجرة؟

قال: سمع من عبدالرحمٰن بن أبي ليلي، عن كعب بن عجرة.

وقال ابن عبدالبر في التمهيد ٢٣٦/٢: «من روى الحديث عن أبي قلابة، عن كعب بن عجرة، أو عن: الشعبي، عن كعب بن عجرة: فليس بشيء، والصحيح فيه: عن أبي قلابة، عن عبدالرحمن بن أبي ليلي، عن كعب بن عجرة...» اه.

وقال الحافظ ابن حجر في الفتح ١٣/٤: «وجاء عن أبي قلابة والشعبي ـ أيضاً ـ عن كعب، وروايتهما عند أحمد، لكن الصواب أن بينهما واسطة. وهو ابن أبي ليلى على الصحيح» اهـ.

- ورواه من طريق عطاء الخراساني، عن رجل بالكوفة، عن كعب به:

مالك في الموطأ، في كتاب المناسك، باب (٧٨) فدية من حلق قبل أن ينحر، حديث رقم (٢٣٩) ٤١٨ ـ ٤١٨.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٣٥٨) ٢٤١/٢.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٢٥٦) ١٢٠/١٩ ـ ١٢١.

ويحتمل أن يكون المبهم هو عبدالرحمٰن بن أبي ليلي، أو ابن معقل، كما نقل الحافظ ابن حجر في الفتح ١٣/٤ عن ابن عبدالبر.

- ورواه من طریق یحیی بن جعدة، عن کعب به:

أحمد في المسند ٢٤٢/٤.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٣٤٧ ـ ٣٤٨) ١٥٧/١٩.

والطحاوي في شرح المعاني ٣/١٢٠.

- ورواه من طريق نافع، عن رجل من الأنصار، عن كعب:

الطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٣٦٤) ١٦٣/١٩.

- ورواه من طريق نافع، عن ابن عمر، عن كعب:

الطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٢٠٩ ـ ٢٠١) ١٠٤/١٩.

ـ ورواه من طريق عطاء بن أبي رباح، عن كعب به:

الطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٣٤٩) ١٥٧/١٩ \_ ١٥٨.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٣٣٨) ٢٣٨/٢.

لم يذكر في هذه الطريق ـ ما ذكره مسلم في رواية لعبدالله بن معقل: «لكلّ مسكين نصف صاع، نصف صاع» كررها مرتين (١٠).

وفي رواية لعبدالكريم الجَزَري (٢)، عن مجاهد: «أيّ ذلك فعلتَ أجزأك». ولأبي داود (٣) ـ في رواية ـ: «إن شئت، وإن شئت».

وفي رواية لمجاهد عند الطبري<sup>(٤)</sup>: «ونحن محرمون، وقد حصرنا المشركون».

= \_ ورواه من طريق عبدالله بن عمرو، عن كعب:

الطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٢١١) ١٠٤/١٩ \_ ١٠٠٠.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٣٦٤) ٢٤٢/٢.

ـ ورواه من طريق سليمان بن محمد بن كعب، أن عمر سأل كعباً به:

الطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٣٢٩ ـ ٣٣٠) ١٥٠/١٩ ـ ١٥١.

وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٢٩٦) ٧٤٣/٣ (التكملة).

وسنده ضعيف، فابن أبي ليلى ضعيف، وسليمان لم يدرك عمر بن الخطاب، واختلف في سنده. انظر هامش سنن سعيد بن منصور.

ـ ورواه من طريق أبي قلابة، عن كعب:

سعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (۲۹۳) ۷۲۹/۲ ـ ۷۲۰.

وأحمد في المسند ٢٤١/٤.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٢٥٤) ١٢٠/١٩ وهو مرسل. والصواب أن بين أبي قلابة وكعب: ابن أبي ليلي. انظر فتح الباري ١٣/٤.

ـ ورواه من طريق محمد بن كعب، عن كعب به:

الشافعي في مسنده، حديث (٤٥٢) ٩٦/٢.

وابن ماجه في كتاب المناسك، باب (٨٦) فدية المحصر، حديث رقم (٣٠٨٠). والطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٣٥٩ ـ ٣٣٦٠) ٤٤١/٢، ورقم (٣٣٧٦) ٢٤٣/٢. والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٣٥١ ـ ٣٥٢) ١٥٨/١٩.

والطحاوي في شرح المعاني ١٢٠/٣.

(۱) رواه مسلم، حديث الكتاب رقم (۸۵) ۸٦١/۲ ـ ۸٦٢ ولفظه: إطعام ستة مساكين نصف صاع، طعاماً لكل مسكين...» اهد

(۲) عند الطبري برقم (۳۳۰٦) ۲٤١/۲، وأبي داود (۱۸٦١) ۱۷۳/۲ وغيرهما.

(٣) عند أبي داود برقم (١٨٥٧) ١٧٢/٢، والطبري برقم (٣٣٣٩) ٢٣٨/٢.

(٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٣٥٣) ٢٤٠/٢، وسعيد بن منصور، برقم (٢٩٠) ٢٢٤/٧ ـ ٧٢٤، ورقم (٢٩٢) ٧٣٨/٢ ـ ٧٣٩. وفي رواية لعبدالله [٧/٧] ابن معقل: «أتجد شاة؟ قال: لا؛ قال: فَصُمْ، أو أَطْعِم».

وفي رواية لعطاء الخراساني عند مالك (١): «صُمْ ثلاثة أيام، أو أطعم ستة مساكين. قال: وكان علم أنه ليس عندي ما أنسك به \_ أي: ما أذبحه \_».

تكميل: نقل ابن عبدالبر (٢) عن أحمد بن صالح المصري ـ المعروف بابن الطبري الحافظ ـ أنه قال: حديث كعب بن عجرة سنة معمول بها؛ لم يروها من الصحابة غيره؛ ولا رواها عنه إلّا عبدالرحمٰن بن أبي ليلى، وعبدالله بن معقل.

وهي سنة أخذها أهل المدينة عن أهل الكوفة؛ فإنّ الزهري قال: سألت علماءنا كلهم، حتى سعيد بن المسيب، فلم يبينوا كم عدد المساكين. انتهى.

وفيما قال نظر؛ فقد جاءت هذه السنة من رواية عبدالله بن عمرو بن العاص، وأبي هريرة، وعبدالله بن عُمر، وفضالة الأنصاري عن صحابيّ لم يُسمّ:

فحديث ابن عمرو: عند الطبري، والطبراني (٣).

وحديث أبي هريرة: عند سعيد بن منصور (٤).

وحديث ابن عُمر: عند الطبري (٥)؛ وكذا حديث فضالة (٦).

<sup>(</sup>۱) مالك في الموطأ، برقم (۲۳۹) ٤١٧/١ ـ ٤١٨، والطبري في تفسيره برقم (٣٣٥٨) ٢٤١/٢ ـ ٢٤١/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر التمهيد ٢/٢٣٩. وفي المخطوطة: إبراهيم بن صالح. والمثبت من التمهيد.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) رواه سعید بن منصور في سننه. حدیث رقم (۲۹۷) ۷٤٨/۳ (التکملة): وفیه محمد بن خالد القرشي: مجهول. وفي متنه خلاف. انظر فتح الباري ۱۳/۶ ـ ۱۸.

<sup>(</sup>٥) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٣٦٣) ٢٤٢/٢، وفيه رجل مبهم.

ورواه عن كعب بن عجرة \_ غير ابن أبي ليلى، وابن معقل \_ جماعة منهم: أبو وائل عند النسائي، ومحمد بن كعب القُرظي عند ابن ماجه، ويحيى بنُ جعدة عند أحمدَ، وعطاءُ عند الطبراني (١).

وأرسله أبو قلابة (1), والشعبي (1), عن كعب؛ وهو عند أحمد أيضاً. ومجاهد عند الطبري (1).

ولفظ الشعبيّ، عن كعب<sup>(٥)</sup>: «أنّ النبي ـ عَلَيْهُ ـ مرّ به وهو محرم؛ وله وفرة وبأصل كلّ شعرة وبأعلاها قملة أو صؤاب.

فقال: «إنّ هذا الأذي» الحديث.

وأخرجه عبدُ بن حميد، والطبري ـ أيضاً ـ.

ولفظ عطاء (٦): «لما كان النبي - على المحديبية؛ عام حُبسوا بها؛ [١/٧٦] وقمل رأس رجل من أصحابه ـ يقال له: كعب بن عجرة ـ فقال له النبي ـ على -: «أتؤذيك هوامك؟».

قال: نعم.

قال: «فاحلق، واجزز».

وفيه: «أطعم ستة مساكين مداً مداً».

ز \_ قوله تعالى: ﴿وَلَا جِـدَالَ فِي ٱلْحَيِّ ﴾ [البقرة: ١٩٧]

أسند الطبري(٧) عن عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم، قال: «كانوا يقفون

<sup>(</sup>١) وقد سبق تفصيل الطرق عنهم. وسبق تخريجها.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) رواية مجاهد المرسلة عند الطبري برقم (٣٣٥٤ ـ ٣٣٥٥) ٢٤٠/٢ ـ ٢٤١.

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٧) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٧٠٦) ٢٨٦/٢.

مواقف مختلفة يتجادلون؛ كلهم يدّعي أنّ موقفه موقف إبراهيم؛ فقطعه الله حين أهل نبيّه بالمناسك».

ومن طريق أبي صخر، عن محمد بن كعب، قال: «كانت قريش إذا اجتمعت، قال هؤلاء: حجنا أتم من حجّكم؛ فنزلت»(١).

ومن طريق القاسم بن محمد: «الجدال في الحج: أن يقول قوم: الحج اليوم، ويقول قوم: الحج غداً»(٢).

ويجمع هذه الأقوال: أنّ المراد بـ«الجدال»: التنازع.

وذهب الجمهور إلى أنها عامة في جميع ما يصدق عليه اسم المخاصمة (٣).

ونقل ابن ظفر: أنّ المراد بـ«الجدال»: مراجعتهم النبي - رَهُ الله على الله على المرهم أن يجعلوا حجهم عمرة.

وهذا ذكره قبله مقاتل بن سليمان(٤).

- باب قوله تعالى: ﴿ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِنَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقُوكَ ﴾ [البقرة: ١٩٨] أسند الواحدي (٥٠) من طريق ورقاء، عن

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٧٠٤) ٢٨٥/٢.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٧٠٥) ٢/٥٨٠.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير الطبري ٢/٧٨٧ ـ ٢٨٩ ، وتفسير عبدالرزاق ٧٧/١، ومعالم التنزيل ١٧٣/١، والوسيط ١٠٦/١، والبحر المحيط ٢٧/٨ ـ ٨٨، وتفسير القرطبي ٢٠٦/١، وزاد المسير ١٢٩/١ ـ ٢١٨، وتفسير الخازن ١٢٩/١ ـ ١٣٠، وبحر العلوم ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير مقاتل ٩٨/١ ـ ٩٩، وتفسير البغوى ١٧٣/١، والبحر المحيط ٨٨/٢.

<sup>(</sup>٥) أسباب النزول ص٦٢.

 <sup>(</sup>٦) رواه البخاري في كتاب الحج، باب (٦) قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَتَكَرَوَّدُواْ فَإِكَ خَيْرَ اللَّهِ اللَّهُوَيْلُ﴾، حديث رقم (١٥٢٣) ٣٨٣/٣ ـ ٣٨٤.

وأبو داود في كتاب الحج، باب (٤) التزود في الحج، حديث رقم (١٧٣٠) ١٤١/٢. والنسائي في كتاب السير من سننه الكبرى، باب (١٢٥) حمل الزاد للسفر، حديث رقم (٨٧٩٠) ٥/٢٤٣/٠.

عمرو بن دينار، عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: «كان أهل اليمن يحجون ولا يتزودون؛ يقولون: نحن المتوكّلون، فإذا قدموا مكة سألوا الناس، فأنزل الله \_ عز وجل \_: ﴿ وَتَكَزّونُواْ فَإِنَ خَيْرَ الزّادِ النّقَوَيَّ ﴾».

قلت: ووصله عبد بن حميد، عن شبابة؛ وكذا أخرجه أبو داود، والطبري، من طريق شبابة.

وقال البخاري بعده: رواه ابن عيينة، عن عمرو، عن عكرمة مرسلًا (۱). وكذا أخرجه عبدالرزاق (۲)، وغير واحد، عن ابن عيينة؛ ليس فيه ابن عباس.

ورواه بعض أصحاب [Y/V7] ابن عيينة عنه موصولًا؛ وهو عند النسائي  $^{(7)}$ .

وفي كتاب التفسير، باب (٣٤) قوله تعالى: ﴿وَتَكَزَوْدُواْ فَإِنَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقْوَكَانِ﴾،
 حديث رقم (١١٠٣٣) ٢٠٠٠/٦.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٧٣٣) ٢٩٠/٢.

والخلال في «الحث على التجارة»، حديث رقم (١٠٣) ص٧٧ ـ ٧٨.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٢٦٩١) ٤٠٩/٦.

والبيهقي في سننه ٣٣٢/٤، وفي شعب الإيمان برقم (١١٩٨) ٧٤/٢ ـ ٧٠. والواحدي في الوسيط ٣٠٢/١.

وابن حجر في تغليق التعليق ٣/٤٥ ـ ٤٦.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ـ معلقاً ـ في كتاب الحج، باب (٦) قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ النَّقَوَىٰ ﴾، عقيب حديث رقم (١٥٢٣) ٣٨٤/٣ مرسلًا. وعبدالرزاق في تفسيره ٧٧/١.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٧٣٦) ٢٩٠/٢، وحديث رقم (٣٧٦٢) ٢٩٣/٢. وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٣٤٧) ٨١٢/٣.

والخلال في «الحث على التجارة»، حديث رقم (١٠١) ص٧٧. \*

<sup>(</sup>۲) فى تفسيره ۷۷/۱ وقد سبق. انظر ما قبله.

<sup>(</sup>٣) في سننه الكبرى، في كتاب السير، باب (١٢٥) حمل الزاد للسفر، حديث رقم (٣٠) (٨٧٩٠) (٨٧٩٠)

وفي كتاب التفسير، باب (٣٤) قوله تعالى: ﴿وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِكَ خَيْرَ الزَّادِ اَلنَّقُوَيَّا ﴾ حديث رقم (١١٠٣٣) ٢٠٠٠/٦.

وابن حجر في التغليق ٢٥/٣ ـ ٤٦.

وأخرج الطبري، من طريق العوفي، عن ابن عباس: «كان ناس يخرجون من أهليهم ليست معهم أزودة؛ تقول: نحجّ بيت الله، ولا يُطعمنا؟!

قال الله: تزوَّدوا ما يكفُّ وجوهكم عن الناس»(١).

وأخرجه عبدالرزاق ـ أيضاً ـ عن معمر، عن قتادة: «كان أناس من أهل اليمن يخرجون بغير زاد إلى مكة؛ فأمرهم الله أن يتزودوا، وأعلمهم أنّ خير الزاد التقوى»(٢).

وعن عمر بن ذر: سمعت مجاهداً يقول نحوه؛ وقال: «رخص لهم في الزاد، فأنزل ﴿وَتَكَرَّوْدُواْ﴾»(٣).

وأخرج الطبري من طريق عُمر بن ذر، عن مجاهد: «كان الحاج لا يتزود، فنزلت»(٤).

وفي لفظ<sup>(ه)</sup>: «كانوا يحجّون، ولا يتزوّدون، فنزلت».

وأخرج الفريابي، عن طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد \_ في هذه الآية \_ قال: كان أهل الآفاق يخرجون إلى الحج، يتوصلون بالناس بغير زاد، فأمروا أن يتزودوا».

وأخرجه الطبري من هذا الوجه؛ وزاد: «ويقولون: نحن متوكلون»<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (۳۷۵۲) ۲۹۲/۲، وابن أبي حاتم في تفسيره، رقم (۱۸۳۸) ۳٤٩/۱.

<sup>(</sup>٢) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٦/٧٧، والطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٧٥٠) ٢٩١/٢ ـ ٢٩٢.

 <sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٧٤١ ـ ٣٧٤٢ ـ ٣٧٤٣ ـ ٣٧٤٢) ٢٩١/٢.
 وعبدالرزاق في تفسيره ٧٧/١.

والخلال في «الحث على التجارة»، حديث رقم (١٠٠) ص٧٦ - ٧٧.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٧٤١) ٢٩١/٢. وانظر ما قبله.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٧٤٢) ٢٩١/٢.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٧٤٥ ـ ٣٧٤٦ ـ ٢٩١/٢ (٣٧٤٧ . والخلال في «الحث على التجارة»، حديث رقم (١٠٤) ص٧٨، وتفسير مجاهد ١٠٣/١.

ومن طريق الحسن البصري: أنّ ناساً من أهل اليمن كانوا يحجّون، ويسافرون، ولا يتزوّدون؛ فأمرهم اللّهُ بالزاد، ثم أنبأهم: أنّ خير الزاد التقوى»(١).

ومن طريق مغيرة، عن إبراهيم: «كان ناس من الأعراب يحجّون بغير زاد، ويقولون: نتوكّل على الله، فنزلت» (٢).

وقال مقاتل: «إنّ ناساً من أهل اليمن وغيرهم كانوا يحجون بغير زاد؛ وكانوا يصيبون من أهل الطريق ظلماً؛ فنزلت»(٣).

ز - قولٌ آخر: أخرج الطبري من طريق محمد بن سُوقَة، عن نافع، عن الغع، عن ابن عمر: «كانوا إذا أحرموا ومعهم أزودة، رموا بها، واستأنفوا زاداً آخر، فأنزل الله تعالى: ﴿وَتَكَزَوْدُواَ﴾؛ فنهوا عن ذلك، وأمروا أن يتزودوا [1/٧٧] الكعك، والدقيق، والسَّويقَ»(٤٠). وهذا سند صحيح.

- قوله تعالى: ﴿ فَإِنَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقْوَيَّ ﴾ [البقرة: ١٩٧]

قال مقاتل (٥): لما نزلت: ﴿ وَتَكَرَّوْدُوا ﴾ ، قالوا: يا رسول الله ، ما نجد شيئاً .

فقال: «تزوّدوا ما تكفّون به وجوهكم عن الناس؛ وخير ما تزوّدتم التقوى».

وذكر ابن ظفر حديث ابن عباس المذكور أولًا، وزاد: «قال غيره: «وربما ظلموهم وغصبوهم» رواه عكرمة.

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٧٤٩) ٢٩١/٢.

<sup>(</sup>۲) رواه سعید بن منصور فی سننه، حدیث رقم (۳٤٦) ۸۱۱/۳. والطبری فی تفسیره، حدیث رقم (۳۷٤۰) ۲۹۱/۲.

والخلال في «الحث على التجارة»، حديث رقم (١٠٢) ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) في تفسيره ٩٩/١ ـ ١٠٠، وانظر بحر العلوم ١٩٣/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٧٣٢) ٢/٢٩٠.

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير مقاتل ١٠٠/١، وانظر بحر العلوم ١٩٣/١، والوسيط ٣٠٣/١، ومعالم التنزيل ١٧٣/١. ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٨٤٤) ٣٥١/١ عن مقاتل بن حيان.

وجاء ما يشبهه عن مجاهد (١)، والضحاك (٢).

قال: وقد شذّ بعض العلماء، فقال: معناه: تزودوا التقوى.

قال: والمشهور من قول المفسرين: أنه التزود بالمطعومات»(٣).

- قـوك تـعـاكى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُوا فَضَلَا مِن رَبِّكُمْ ﴾ [البقرة: ١٩٨]

أسند الواحدي (٤) من طريق أبي أمامة التيمي: سألت ابن عمر، فقلت: «إنّا قومٌ نُكري في هذا الوجه؛ وإن قوماً يزعمون أنه لا حج لنا.

قال: ألستم تلبّون؟ ألستم تطوفون؟ ألستم تسعون بين الصفا والمروة؟ ألستم الستم؟ قلت: بلى.

قال: إنّ رجلًا سأل النبي \_ ﷺ \_ عما سألتَ عنه، فلم يَدْرِ ما يردّ عليه، حتى نزل: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَعُوا فَضَلًا مِن رَّبِّكُمْ ﴾ ..

قلت: أخرجه أحمد، وأبو داود، وابن خزيمة، والدارقطني؛ من طريق العلاء بن المسيب وغيره، عن أبي أمامة ـ رجل من بني تيم الله ـ مرفوعاً (٥).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره بنحوه، ۲۹۱/۲.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبرى برقم (۳۷۹۳) ۲۹۳/۲.

<sup>(</sup>٣) انظر أقوال المفسرين: في زاد المسير ٢١٢/١، وتفسير القرطبي ٤٠٧/١ ـ ٤٠٨، والبحر المحيط ٩٢/٢ ـ ٩٣، والمحرر الوجيز ٢٧٣/١، وتفسير الخازن ١٣٠/١، وتفسير ابن كثير ٢٣٨/١ ـ ٢٣٩، والوسيط ٢٠٢/١ ـ ٣٠٣، وتفسير البغوي ١٧٣/١.

<sup>(</sup>٤) أسباب النزول ص٦٢ ـ ٦٣، والوسيط ٣٠٣/١ ـ ٣٠٤. وانظر تخريجه فيما بعده.

<sup>(•)</sup> رواه أبو داود في كتاب الحج، باب (٦) الكري، حديث رقم (١٧٣٣) ١٤٢/٢. وأحمد في المسند ٢/١٥٥.

وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (٣٠٥١ ـ ٣٠٠١) ٣٥٠/٤ ـ ٣٥١. وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٣٥٢) ٨٢٠/٣.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٧٦٨) ٢٩٤/٢، ورقم (٣٧٩٢) ٢٩٦/٢ ـ ٢٩٦.

وأخرجه الطبري من طريق الثوري، عن العلاء بن المسيب، عن رجل من بني تيم الله، قال: «جاء رجل إلى عبدالله بن عمر، فقال: يا أبا عبدالرحمٰن، إنّا نُكري، فيزعمون أنه ليس لنا حج» فذكر نحو الأول.

وفیه: «ألستم تحرمون كما يحرمون؟ وتطوفون كما يطوفون؟ وترمون كما يرمون؟

قال: بلي.

قال: فأنت حاج [٢/٧٧] جاء رجل إلى النبي ـ عَلَيْ ـ " فذكره (١٠).

وأخرجه عبد بن حميد من طريق شعبة، عن أبي أميمة، قال: سمعت ابن عمر سئل عن الرجل يحج، فَيَتَّجر.

فقال: لا بأس بذلك؛ وتلا: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَعُواْ فَضَلَا مِن رَبِّكُمْ ﴾(٢) موقوف.

قلتُ: وهذا يوافق القول الذي يذكر بعده.

وقال عبد بن حميد: حدثنا أبو نعيم، ثنا عمر بن ذر، عن مجاهد: «كان ناس يحجون ولا يتّجرون؛ فنزلت: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَعُوا فَضَلَا مِن رَبِّكُمْ ﴾؛ فرخص لهم في المتجر، والركوب، والزاد (٣).

<sup>=</sup> والطيالسي في مسنده، حديث رقم (١٩٠٩) ص٢٥٩.

والدارقطني في سننه ٢٥٦/٢ ـ ٢٥٧.

والحاكم في المستدرك ١/٤٤٩.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٨٤٥) ١/ ٣٥١.

والبيهقي في سننه ٣٣٣/٤ و١٢١/٦.

والواحدي في أسباب النزول ص٦٢ ـ ٦٣، وفي الوسيط ٣٠٣/١ ـ ٣٠٤.

وقع في المخطوطة: المعلى بن المسيب.

<sup>(</sup>١) انظر ما قبله.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٧٧٣) ٢٩٥/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٧٦٠ ـ ٣٧٦٠) ٢٩٤/٢، وحديث رقم (٣٧٨٤) ٢٩٦/٢.

قولُ آخر: أسند الواحدي، من طريق ابن جريج، عن عمرو بن دينار، عن ابن عباس، قال: «كان ذو المجاز وعكاظ مَتْجَرَ الناس في الجاهلية؛ فلما جاء الإسلام كأنهم كرهوا ذلك؛ حتى نزلت: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُوا فَضَلَا مِن رَبِّكُمْ ﴾ في مواسم الحج»(١).

قال (٢): ورواه مجاهد عن ابن عباس، قال: «كانوا يتقون البيع والتجارة في الحج؛ يقولون: أيام ذكر الله تعالى؛ فأنزل الله تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمُ مُنَاحُمُ أَن تَبْتَغُوا فَضَلًا مِن رَّيِكُمُ ﴾ فَتَجَرُوا».

قلت: أخرج طريق عمرو البخاريُ (٣) من رواية ابن جريج به؛ ومن

<sup>(</sup>١) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٦٣. وانظر تخريجه فيما سيأتي.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول ص٦٣. ورواه أبو داود في كتاب المناسك، باب التجارة في الحج، حديث رقم (١٤١/) ١٤١/٢.

وأبو جعفر الطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٧٧٤) ٢٩٥/٢ وحديث رقم (٣٧٨٧) ٢٩٥/٢

وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٣٥١) ٨١٩/٣ (التكملة).

وفي سنده يزيد بن أبي زياد: ضعيف. وهو يتأيد بطريق الإمام البخاري الآتية.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب الحج، باب (١٥٠) التجارة أيام الموسم والبيع في أسواق الجاهلية، حديث رقم (١٧٧٠) ٩٣/٣.

وفي كتاب البيوع، باب (١) ما جاء في قول الله عز وجل: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُوا فِي ٱلْأَرْضِ﴾، حديث رقم (٢٠٥٠) ٢٨٨/٤. وباب (٣٥) الأسواق التي كانت في الجاهلية، فتبايع بها الناس في الإسلام، حديث رقم (٢٠٩٨) ٣٢١/٤.

وفي كتاب التفسير، سورة البقرة، بأب (٣٤) ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ مُبْكَاحُ أَن تَبَتَعُواْ فَضَـلَا مِن رَّيِكُمْ ﴾، حديث رقم (٤٥١٩) ١٨٦/٨.

وأبو داود في كتاب المناسك، باب (٧) الكري، حديث رقم (١٧٣٤ ـ ١٧٣٠) ١٤٢/٢.

وعبدالرزاق في تفسيره ٧٨/١.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٧٧٢) ٢/٢٩٥، وحديث رقم (٣٧٨٢) ٢/٩٥٠ ـ ٢٩٥، وحديث رقم (٣٧٨١) ٢/٢٩٠.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١١٢١٣) ١١٣/١١.

وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٣٥٠) ٨١٨/٣ (التكملة).

وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (٣٠٥٤) ٣٥١/٤ ٣٥٢.

رواية سفيان بن عيينة عن عمرو؛ وزاد فيه: «ومَجِنّة» وهي بفتح الميم وكسر الجيم وتشديد النون.

وقال في روايته: «فتأثّموا أن يتجروا في المواسم، فنزلت» والباقي مثله.

وأخرج طريقَ مجاهد أبو داود (۱۱)؛ من رواية يزيد بن أبي زياد عنه؛ ولفظه: «كانوا لا يتّجرون بمنى؛ فأمروا بالتجارة إذا أفاضوا من عرفات؛ وقرأ هذه الآية: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُوا فَضَلًا مِن رَبِّكُمْ ﴾».

وأخرجه الفريابي من هذا الوجه.

وأخرجه [1/٧٨] الطبري (٢) \_ أيضاً \_: حدثنا ورقاء، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد: «أُحِلَّت لهم التجارة في الموسم؛ وكانوا لا يبتاعون في الجاهلية بعرفة ولا منى». لم يذكر فيه ابن عباس.

وكذا أخرجه ابن جرير<sup>(٣)</sup> من طريق عُمر بن ذر، عن مجاهد؛ وزاد ـ في رواية ـ: «وكانوا لا يبيعون ولا يبتاعون في الجاهلية بعرفة».

وأخرج عبد بن حميد من طريق هشام بن حسان، عن الحسن البصري، قال: «لما فرض الله الحج، كان الرجل يكره أن يدخل في حجه تجارة، وكانت قريش تجاراً، فشق ذلك عليهم، فذكروا ذلك للنبي - عليهم، فأنزلت هذه الآية: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَعُوا فَضَلًا مِن رَبِّكُمْ ﴾؛ فمن شاء حمل، ومن شاء ترك».

<sup>=</sup> والحاكم في المستدرك ٤٤٩/١ ـ ٤٨١ ـ ٤٨٢ و ٢٧٦/٢ ـ ٢٧٧. وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (١٨٤٦) ٣٥١/٢.

والبيهقي في سننه ٣٣٣/٤.

والواحدي في أسباب النزول ص٦٣.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٧٧٨ ـ ٣٧٨٩) ٢٩٥/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٧٦٥ ـ ٣٧٦٦) ٢٩٤/٢. ورقم (٣٧٨٤) ٢٩٦٦/٢.

وأخرج الفريابي، وعبد بن حميد، من طريق محمد بن سوقة، عن سعيد بن جبير، قال: «كان التجار يسمون الداج؛ وكانوا ينزلون مسجد منى، وينزلون مسجد الخيف، وكانوا لا يتجرون حتى نزلت الآية»(١).

وأخرج عبد بن حميد، من طريق عكرمة: «كان الناس لا يتجرون في أيام المحج، فأن تَبْتَغُوا فَضَلَا مِن أَيام المحج، فأنزل الله: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُوا فَضَلَا مِن أَيِكُمْ ﴾ وذكره عن ابن عباس.

قولٌ آخر: قال عبدالرزاق: أنا معمر، عن قتادة: «كانوا إذا أفاضوا من عرفات، لم يشتغلوا بتجارة، ولم يعرجوا على كسير ولا ضالة، فأحلّ لهم ذلك بقوله تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِن رَبِّكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِن رَبِّكُمْ ﴾ (٢).

وأخرجه الطبري<sup>(٣)</sup> من طريق سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، قال: «كان هذا الحيّ من العرب لا يعرجون على كسير ولا ضالة؛ وكانوا يسمونها ليلة الصدر؛ ولا يطلبون فيها تجارة ولا بيعاً؛ فأحلّ الله ذلك كله للمؤمنين: أن يعرجوا [٢/٧٨] على حوائجهم، ويبتغوا من فضل ربهم».

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس مثله سواء؛ وزاد بعد قوله «ضالة»: «ولا ينتظرون لحاجة»(٤).

\_ قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ ٱلنَّاسُ ﴾ الآية [البقرة: 199]

أسند الواحدي<sup>(٥)</sup> من طريق هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة: «كانت العرب تفيض من عرفات؛ وقريش ومن دان دينها، تفيض من جمع،

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٧٨٣) ٢٩٦/٢.

<sup>(</sup>۲) رواه عبدالرزاق في تفسيره ۷۸/۱، والطبري في تفسيره، حديث رقم (۳۷۹۳) ۲۹۷/۲.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٧٨٠) ٢٩٥/٢.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٧٩٠) ٢٩٦/٢.

<sup>(</sup>٥) أسباب النزول ص٦٤. وانظر تخريجه فيما سيأتي.

من المشعر الحرام؛ فأنزل الله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

ومن طريق سفيان بن عيينة، أخبرني عمرو بن دينار، أخبرني محمد بن جبير بن مطعم، عن أبيه قال: أضللت بعيراً لي يوم عرفة، فخرجت أطلبه بعرفة، فرأيت رسول الله - على الله عنه الشامن الحمس، ما له هاهنا؟ قال سفيان: والأحمس: الشديد الشحيح على دينه.

وكانت قريش تسمى الحمس؛ فجاءهم الشيطان فاستهواهم، فقال: إنكم إن عظّمتم غير حرمكم، استخفّ الناس بحرمكم.

فكانوا لا يخرجون من الحرم، ويقفون بالمزدلفة؛ فلما جاء الإسلام، أنزل الله: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ ٱلنَّكَاسُ ﴾ يعني: عرفة (١).

قلت: أما حديث عائشة، فأخرجه البخاري(٢)؛ ولفظه: «يقفون

<sup>(</sup>١) أسباب النزول ص٦٤، وانظر تخريجه فيما سيأتي.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الحج، باب (٩١) الوقوف بعرفة، حديث رقم (١٦٦٥) ٣/٥١٥.

وفي كتاب التفسير، سورة البقرة، باب (٣٥) ﴿ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ اَلْتَاسُ﴾ حديث رقم (٤٥٢٠) ١٨٦/٨.

ومسلم في كتاب الحج، باب (٢١) في الوقوف، حديث رقم (١٢١٩) ١٩٩٨ ـ ١٩٩٨. وأبو داود في كتاب الحج، باب المناسك، باب (٥٧) الوقوف بعرفة، حديث رقم (١٩١٠) ١٨٧/٢.

والترمذي في كتاب الحج، باب (٥٣) ما جاء في الوقوف بعرفات والدعاء بها، حديث رقم (٨٨٤) ٢٣١/٣.

والنسائي في كتاب مناسك الحج، باب رفع اليدين في الدعاء بعرفة ٧٥٤/٥ ـ ٢٥٥. وفي سننه الكبرى، في كتاب التفسير، سورة البقرة، باب (٣٥) ﴿ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَنَّاصُ ٱلنَّاسُ﴾، حديث رقم (١١٠٣٤) ٢٠٠/٦.

وابن ماجه في كتاب الحج، باب (٥٨) الدفع من عرفة، حديث رقم (٣٠١٨). وعبدالرزاق في تفسيره ٧٩/١.

وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (٣٠٥٨).

بالمزدلفة، وكانوا يسمُّون الحمس، وكانت سائر العرب تقف بعرفات، فلما جاء الإسلام، أمر الله نبيّه أن يأتي عرفات، ثم يقف بها، ثم يفيض منها.

فذلك قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ ٱلنَّاسُ ﴾ ١٠.

ولفظ مسلم (۱) \_ من طريق أبي أسامة \_ [1/٧٩]: «كانت العرب تطوف بالبيت عراة إلّا الحمس؛ \_ والحمس؛ قريش، وما ولدت \_ وكانوا يطوفون عراة إلّا أن تعطيهم الحمس ثياباً؛ فيعطي الرجالُ الرجالُ، والنساءُ النساء؛ وكانت الحمس لا يخرجون من المزدلفة؛ وكان الناس كلّهم يَبْلُغُون عرفات».

قالت عائشة: «الحمس: هم الذين أنزل الله فيهم: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَاشُ ﴾.

وأخرجه عبد بن حميد من طريق معمر، عن هشام، فزاد:

وعن معمر، عن الزهري (٢): «كان الناس يقفون بعرفة إلّا قريشاً وأحلافها؛ وهم الحمس، فقال بعضهم لبعض؛ لا تعظّمون إلّا الحرم، فإنكم إن عظمتم غير الحرم، أوشك أن يتهاون الناس بحرمكم.

فقصروا عن موقف الحق، فوقفوا بجمع، فأمرهم الله أن يفيضوا من حيث أفاض الناس».

<sup>=</sup> وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٣٨٥٦) ١٦٩/٨.

والطبري في تفسيره، برقم (٣٨٣٤ ـ ٣٠٣) ٢٠٣/٢ ـ ٣٠٤، وحديث رقم (٣٨٤٤) ٢/٥٠٠.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٨٦٠) ٣٥٤/٢. والبيهقي في سننه ١١٣/٥.

والبغوي في شرح السنة، جديث رقم (١٩٢٥) ١٤٩/٧. والواحدي في أسباب النزول ص٦٤٠.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم، حدیث الکتاب رقم (۱۵۲) ۲/۸۹۶.

<sup>(</sup>٢) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٧٩/١ وهو مرسل ويتأيد بما قبله.

وأخرج ابن جرير (١) من طريق أبان العطار، عن هشام بن عروة، عن عروة: «أنه كتب إلى عبدالملك بن مروان: والحمس: ملة قريش وهم مشركون، ومن ولدت قريش في خزاعة، وبني كنانة؛ كانوا لا يدفعون من عرفة، إنما كانوا يدفعون من المزدلفة \_ وهو المشعر الحرام \_ وكانت بنو عامر حمساً، وذلك أن قريشاً ولدتهم؛ ولهم قيل: ﴿ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفِيضُوا مِنْ المَنْ النَّاسُ﴾».

وأما حديث جبير بن مطعم، فأخرجه الشيخان (٢) أيضاً.

ولفظ ابن أبي عمر في مسنده \_ عن سفيان \_: «هذا من الحمس، فما له خرج من الحرم؟

قال سفيان: وكانت قريش تسمى الحمس، وكانت لا تجاوز الحرم ويقولون: نحن أهل الله، فلا نخرج من حرمه. وكان سائر الناس يقفون بعرفة.

وذلك قــول الله ـ عــز وجــل ـ: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِن حَيْثُ أَفَكَاضَ آلتَـاسُ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٣٥) ٣٠٠٢ ـ ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الحج، باب (٩١) الوقوف بعرفة، حديث رقم (١٦٦٤) ٣/٥١٥.

ومسلم في كتاب الحج، باب (٢١) في الوقوف، حديث رقم (١٢٢٠) ٨٩٤/٢. والنسائي في كتاب مناسك الحج، باب رفع اليدين في الدعاء بعرفة ٥/٥٥٠.

وأحمد في المسند ٤/٨٠ ـ ٨٢ ـ ٨٤.

والحميدي في مسنده، حديث رقم (٥٥٩) ٢٥٥/١.

والدارمي في كتاب المناسك، باب (٤٩) الوقوف بعرفة، حديث رقم (١٨٧٨) ٧٩/٢. والواحدي في أسباب النزول ص١٤ ـ ٦٥.

وابن خزيمة في صحيحه ٢٥٧/٤ ـ ٣٥٣ ـ ٣٥٤.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٣٨٤٩) ١٦٠/٩.

والحاكم في المستدرك ٢٦٤/١ ـ ٤٨٢.

وأبو عوانة في مسنده، كما في إتحاف المهرة ٢٣/٤.

والبيهقي في سنته ١١٣/٥.

قال سفيان: والأحمس: الشديد في دينه».

وأخرجه عبد بن حميد من طريق عطاء [٧٩]، عن جبير بن مطعم، قال: كنت مع قريش في منزلهم دون عرفة، فأضللت حماري، فذهبت أطلبه في الناس الذين بعرفة، فوجدت رسول الله - عليه عرفة.

قال عطاء: وكانت قريش ينزلون دون عرفة؛ وكان سائر أهل الجاهلية ينزلون بعرفة؛ فذلك قول الله تعالى: ﴿ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ اللهُ من عرفات».

ومن طريق شيبان بن عبدالرحمن، عن قتادة: «كانت قريش وكل مَن حولهم: من أجير، وحليف، لا يفيضون مع الناس من عرفات، إنما يفيضون من المُغَمَّس<sup>(۱)</sup>، كانوا يقولون: إنما نحن أهل الله، فلا نخرج من حرمه؛ فأمرهم الله أن يفيضوا من حيث أفاض الناس؛ وكانت سنة إبراهيم وإسماعيل: الإفاضة من عرفات».

وأخرجه ابن جرير من طريق سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة؛ وقال في روايته: «كل حليف لهم، وبني أخت لهم»(٢).

وأخرجه من طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس نحوه سواء (٣).

وأخرج الطبري من طريق حسين بن عبدالله، عن عكرمة، عن ابن عباس: «كانت العرب تقف بعرفة، وكانت قريش تقف دون ذلك بالمزدلفة، فأنزل الله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ ٱلنَّاسُ ﴾ ورفع النبي - عليه الموقف إلى موقف العرب بعرفة»(٤).

<sup>(</sup>١) بياض في الأصل، استدركناه من تفسير الطبري ٣٠٤/٣.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٨٤٠) ٣٠٤/٢. وفي المخطوطة: وقال في رواية.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٨٤٢) ٣٠٤/٢.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٣٨٣٦) ٢/٤٠٣، والفاكهي في أخبار مكة الماري الكلبي عن أبن عباس.

ومن طريق ابن إسحاق، عن ابن أبي نجيح: «كانت قريش - لا أدري قبل الفيل أو بعده - ابتدعت أمر الحمس، رأياً رأوه بينهم، قالوا: نحن بنو إبراهيم، وأهل الحرم والبيت، وقاطنو مكة، فليس لأحد من العرب مثل حقنا، ولا مثل منزلنا، ولا تعرف له العرب مثل ما تعرف لنا، فلا تعظموا شيئاً من الحل كما تعظمون الحرم، فإنكم إن عظمتم ذلك استخفت [١/٨٠] العرب بحرمكم، وقالوا: قد عظموا من الحل مثل ما عظموا من الحرم! فتركوا الوقوف على عرفة، والإفاضة منها، وهم يعرفون أنها من المشاعر في دين إبراهيم، ويرون لسائر العرب أن يقفوا عليها، وأن يفيضوا منها.

وقالوا: نحن أهل الحرم، فلا ينبغي لنا أن نخرج من الحرم؛ ثم جعلوا لمن ولدوا من العرب من ساكني الحل، مثل الذي لهم بولادتهم إياهم، فيحل لهم ما يحل لهم، ويحرُم عليهم ما يحرم عليهم.

فكانت كنانة وخزاعة قد دخلوا معهم في ذلك؛ ثم ابتدعوا في ذلك أموراً لم تكن، حتى قالوا: لا ينبغي للحمس أن يأتقطوا (١) الأقط، ولا يسلئوا السمن وهم حرم، ولا يدخلوا بيتاً من شعر، ولا يستظلوا ـ إن استظلوا ـ إلّا في بيوت الأدّم ما كانوا حراماً».

ز \_ قول آخر: «قال الطبري (٢): قال آخرون: المخاطب بذلك المسلمون كلهم؛ والمراد بقوله: ﴿أَفَاضَ﴾: أي من جمع، و﴿النَّاسِ﴾: إبراهيم عليه السلام».

ثم أسنده عن الضحاك بن مزاحم كذلك $^{(7)}$ ، ورجّح الطبري الأول $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) ليست في المخطوطة، استدركتها من الهامش، ومن أخبار مكة ١٨٠/١.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ۲،۰۰/۲، وانظر المحرر الوجيز ۲۷۰/۱، وتفسير القرطبي ۲۲۳/۲، وتفسير ابن كثير ۲٤۲/۱، ومعالم التنزيل ۱۷٦/۱.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٤٥) ٢/٥٠٠.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٨٦١) ٢/ ٣٥٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ٣٠٥/٢ ـ ٣٠٦، وانظر تفسير القرطبي ٤٢٣/٢.

قلتُ: أخرج البخاري من طريق موسى بن عقبة، عن كريب، عن ابن عباس (۱)، قال: «يطوف الرجل بالبيت» الحديث (۲).

وفيه: «ثم ليدفعوا من عرفات إذا أفاضوا منها، حتى يبلغوا جَمْعاً الذي يبيتون به، ثم ليذكروا الله، فيكبروا قبل أن يصبحوا، ثم يفيضوا.

فإنّ الناس كانوا يفيضون، وقال الله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضُ اللَّية ».

قلت: ومقتضاه أنّ المأمور به: الإفاضة من حيث أفاض الناس من مزدلفة.

\_ قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا [٧/٨٠] قَضَيْتُم مَنَاسِكَكُمْ فَأَذْكُرُواْ اللَّهَ كَذِكْرُورُ

قال الواحدي: قال مجاهد: كان أهل الجاهلية إذا اجتمعوا في الموسم ذكروا فعل آبائهم في الجاهلية، وأيامهم، وأنسابهم، وتفاخروا، فأنزل الله تعالى: ﴿ فَأَذْكُرُوا الله كَذَكِرُوا الله كَذَكِرُوا الله كَذَكُرُوا الله كَذَكُرُوا الله عالى: ﴿ فَأَذْكُرُوا الله كَذَكُرُوا الله عالى الله الله تعالى الله عالى الله عال

قال: قال الحسن ـ يعني البصري ـ: كانت العرب إذا حدّثوا أو تكلّموا يقولون: وأبيك إنهم ليفعلون كذا، فأنزل الله تعالى هذه الآية (٤).

أما قول مجاهد؛ فأخرجه الفريابي، وعبد بن حميد، من طريق ابن أبي نجيح عنه، ولفظه: ﴿فَإِذَا قَضَيْتُم مُنَاسِكَكُمْ ﴿: هو: إراقة الدماء؛ ﴿فَأَذْكُرُوا اللّهَ كَذِكِرُوا اللّهَ كَذِكِرُوا اللّهَ كَذِكِرُوا اللهَ كَانَا اللّهَ اللهُ اللّهَ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: ابن عامر. والمثبت من صحيح البخاري.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التفسير، من سورة البقرة، باب (٣٥) قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ ٱلنَّكَاشُ﴾، حديث رقم (٤٥٢١) ١٨٧/٨.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول للواحدي ص٦٠، وتفسير الطبري برقم ٣٠٨/٢. وانظر معالم التنزيل المحيط ١٧٦/١، وبحر العلوم ١٩٤/١، وأسباب النزول للسيوطي ص٤٠، والبحر المحيط ١٠٢/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر البحر المحيط ١٠٢/٢.

يفرغون يوم النحر؛ فأمروا أن يذكروا الله مكان ذلك»(١).

وأخرجه عبد بن حميد من وجه آخر عن مجاهد؛ قال: «كان أهل الجاهلية من المشركين إذا اجتمعوا في الموسم ذكروا فعال آبائهم، وأنسابهم في الجاهلية، فتفاخروا بذلك»(٢).

ومن طريق معمر، عن قتادة: «كانوا إذا قضوا مناسكهم اجتمعوا، فذكروا آباءهم، وأيامهم؛ فأمروا أن يجعلوا مكان ذلك ذكر الله كثيراً»(٣).

وأخرج عبد بن حميد من رواية شيبان، عن قتادة: كان هذا الحي من العرب إنما يهتمّون في ذكر آبائهم؛ وهو حديث محدّثهم إذا حدّث، وبه يقوم خطيبهم إذا خطب، فأنزل اللهُ تعالى: ﴿ كَذِكْرُهُمْ اَبَاءَكُمْ أَوَ أَشَكَ فَانَزَلُ اللّهُ تعالى: ﴿ كَذِكُرُهُمْ اَبَاءَكُمْ اَوْ أَشَكَ فَانَزُلُ اللّهُ عَالَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وأخرج الطبري، والفاكهي، من طريق القاسم بن عثمان، عن أنس - في هذه الآية \_ قال: «كانوا يذكرون آباءهم في الحج؛ يقول بعضهم: كان أبي يطعم الطعام، ويقول بعضهم: كان أبي يضرب بالسيف، ويقول بعضهم: كان أبي يجزّ نواصى بني فلان [1/٨١].

زاد الفاكهي: «ويقوم من كل قبيلة شاعرهم وخطيبهم؛ فيقول: فينا فلان، وفينا فلان، ولنا يوم كذا، ودفعنا بني فلان يوم كذا.

ثم يقوم (٥) الشاعر، فينشد ما قيل فيهم من الشعر، ثم يقول: مَن يفاخرنا فليأت بمثل فخرنا.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري بنحوه برقم (۳۸۰۱ ـ ۳۸۰۷) ۲۰۸/۲ من طریق ابن أبي نجیح، وبرقم (۱۸۹۷) ۳۰۹/۲ من طریق ابن جریج، عن ابن کثیر، به، وابن أبي حاتم برقم (۱۸۹۷) ۲۰۵/۳. من طریق ابن أبی نجیح.

<sup>(</sup>٢) روى نحوه الطبري برقم (٣٨٥٤) ٣٠٨/٢. وانظر المحرر الوجيز ٢٧٦/١، وتفسير القرطبي ٤٢٧٦/١، والبحر المحيط ١٠٣/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٧٩/١. والطبري في تفسيره، برقم (٣٨٥٩) ٣٠٩/٢.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٥٨) ٣٠٨/٢ ـ ٣٠٩ من طريق سعيد، عن قتادة بنحوه.

<sup>(</sup>٥) في المخطوطة: يقول. ولعل الصواب ما أثبتناه.

فمن كان يريد المفاخرة من القبائل، قام، فذكر مثالب تلك القبيلة، وما فيها من المساوىء.

فكان ذلك من شأنهم، حتى جاء الله بالإسلام، وأنزل على نبيه في كتابه: ﴿فَإِذَا قَضَيْتُم مَنَاسِكَكُمُ فَأَذْكُرُوا الله كَلَا كَذَرِكُو اَلِكَاءَكُم الله على نبيه في هذه المفاخرة، واذكروا الله (١٠).

وأخرج الطبري (٢)، والفاكهي - أيضاً - من طريق سفيان، عن عاصم بن بهدلة، عن أبي وائل: «كان أهل الجاهلية يذكرون فعال آبائهم في الناس؛ فمن الناس من يقول: آتنا غنماً، هب لنا إبلاً؛ فنزلت: ﴿فَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَوُلُ رَبَّنَا عَالِنَا فِي الدُّنْكَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ﴾.

وقال الطبري<sup>(٣)</sup> ـ أيضاً ـ: حدثنا أبو كريب، ثنا أبو بكر بن عياش، قال: «كان أهل الجاهلية إذا فرغوا من الحج، قاموا عند البيت، فيذكرون آباءهم، وأيامهم: كان أبي يُطعم الطعام؛ وكان أبي يفعل؛ فذلك قوله: ﴿ فَاذْكُرُوا اللّهَ كَذِكُرُو اَبِاَاءَكُم ﴾.

قال أبو كريب: فذكرته ليحيى بن آدم، فقلت: عمّن هو؟ فقال: حدثنا أبو بكر بن عياش، عن عاصم، عن أبى وائل»(٤).

ورواه قيس بن الربيع، عن عاصم، بلفظ: «كان أهل الجاهلية إذا نظر أحدهم البيت يقول: كان أبي، كان جدي، يقاتل، يطعم، يفعل، يفعل. يعد من ذلك ما شاء الله، ثم يقول: اللهم آتني إبلا، اللهم آتني غنماً»(٥). فقال الله تعالى: ﴿ فَأَذْكُرُوا اللّهَ كَذِكْرُوا اللّهَ كَذِكْرُوا الله عَالَى: ﴿ فَأَذْكُرُوا اللّهَ كَذِكْرُوا الله عَالَى اللّه عَالَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٥٠) ٣٠٨/٢.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٥٢) ٢٠٨/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٥٣) ٣٠٨/٢.

<sup>(</sup>٤) ذكره الطبري عقيب حديث رقم (٣٨٥٣) ٢٠٨/٢ المذكور قريباً، وبرقم (٣٨٧٢) ٢١١/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير الخازن ١٣٣/١.

وأخرج الطبراني في كتاب الدعاء، من طريق أبي سعد البقال، عن أبي عون الثقفي، قال: «شهدت خطبة [٢/٨١] عبدالله بن الزبير» فذكر قصة طويلة، وفيها: «وكانوا إذا فرغوا من حجّهم، تفاخروا بالآباء، فأنزل الله عز وجلّ -: ﴿فَأَذْكُرُوا اللهَ كَذَرِّكُمُ اَبَاءَكُمُ أَوْ أَشَكَدُ ذِكْراً ﴾».

وأبو سعد: اسمه سعيد بن المرزبان؛ وهو ضعيف(١).

ونقل ابن ظفر عن مقاتل وغيره: «كانوا إذا فرغوا من المناسك، وقفوا بين مسجد منى والجبل، فافتخروا بمكارم آبائهم»(٢).

وعن ابن عباس قال: «هم - والله - المشركون؛ يسألون الله المال، ويقولون: اللهم اسقنا المطر، وأعطنا على العدو الظفر؛ ولا يسألون حظاً في الآخرة.

فإذا فرغوا من حجهم تفاخروا بالآباء، فأنزل الله ـ عز وجل ـ هذه  $(7)^{(7)}$ .

قولٌ آخر: أخرج الطبري من طريق شعبة، عن عثمان بن أبي رواد، عن عطاء أنه قال: في هذه الآية: ﴿ كَيْزِكُو ﴾ قال: هو قول الصبي: يا أباه (٤٠).

ومن طریق ابن جریج، قال عطاء: «ذکرکم آباءکم: أَبَهُ، أُمَهُ» (٥٠). ومن طریق أخری عن عطاء: «کالصبي یلهج بأبیه وأمه» (٦٠).

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي حاتم، حديث رقم (١٨٧٢) ٢/٣٥٦. وانظر الدر المنثور ٢٣٣٢/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل ١٠١/١، وانظر الدر المنثور ٢٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم برقم (١٨٧٠) ٢/٥٥٥ ـ ٣٥٦، وحديث (١٨٧٤) ٢/٣٥٧. وانظر الوسيط ٢٠٦١) ٢/٣٠٧.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٦٢) ٢٠٩/٢.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٦٤) ٣٠٩/٢ وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٨٧١) ٣٠٦/٢.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٦٥) ٣٠٩/٢ وانظر معالم التنزيل ١٧٦/١، وبحر العلوم ١٩٤/١، والمحرر الوجيز ٢٧٦/١، وتفسير ابن كثير ٢٤٣/١، وتفسير القرطبي ٢٨٨٢.

ومن طريق جويبر، عن الضحاك: ﴿ فَأَذْكُرُواْ اللَّهَ كَذِكْرُوْ اَللَّهَ كَذِكْرُوْ اَللَّهَ كَذِكُرُوْ الْأَبناء الآباء»(١).

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس نحوه (٢).

ومن طريق العوفي عن ابن عباس كذلك (٣).

قولٌ آخر: ذكر ابن ظفر عن أبي الحوراء: «قلت لابن عباس ـ في هذه الآية ـ إنّ الرجل ليمرّ عليه اليوم وما يذكر أباه؟

فقال: ليس بذلك؛ يقول: أن تغضب الله ـ عز وجل ـ إذا عُصي، غضبك إذا ذُكر والدك بسوء (٤).

- قوله تعالى: ﴿ فَمِنَ النَّكَاسِ مَن يَكُولُ رَبَّنَا ءَالِنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي اللَّائِيَا وَمَا لَهُ فِي اللَّائِينَا وَمَا لَهُ فِي الْلَاّخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ ﴾ [١/٨٢] [البقرة: ٢٠٠]

أخرج الطبراني في الدعاء، من طريق أبي سعد البقّال ـ أحد الضعفاء ـ، عن أبي عون محمد بن عبيدالله الثقفي، قال: «شهدت خطبة عبدالله بن الزبير» فذكر قصة طويلة.

وفيها: «وكانوا إذا وقفوا عند المشعر الحرام، دعوا، فقال أحدهم: اللهم ارزقني الله، وقال الآخر: اللهم ارزقني إبلًا. وقال الآخر: اللهم ارزقني غنماً.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٦٣) ٣٠٩/٢. وانظر تفسير ابن كثير ٢٤٣/١، وتفسير القرطبي ٢٨/٢.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٦٦) ٣٠٩/٢. وانظر تفسير ابن كثير ٢٤٣/١، وتفسير القرطبي ٢٨٨٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٦٧) ٣٠٩/٢، وانظر ما رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٨٧٠) ٣٥٥/٣٢ (١٨٧٤) ٣٥٧/٣٢. وانظر معالم التنزيل ١٧٦/١، وتفسير ابن كثير ٢٤٣/١، وتفسير الخازن ١٣٣/١، والمحرر الوجيز ٢٧٦/١، وتفسير القرطبي ٢٨٦/١.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره؛ برقم (١٨٦٩) ٢/٣٥٥، وابن المنذر، كما في الدر المنثور ٢٣٢/١ وانظر تفسير البغوى ١٧٦/١، والبحر المحيط ١٠٣/٢.

فأنزل الله تعالى: ﴿فَمِنَ ٱلنَّكَاسِ مَن يَتَقُولُ رَبَّنَآ ءَالِنَا فِي ٱلدُّنْيَا ﴾ إلى قوله: ﴿وَاللَّهُ سَرِيعُ ٱلْجَسَابِ﴾(١).

وأخرج الطبري من طريق القاسم بن عثمان، عن أنس في قوله تعالى: ﴿ فَمِنَ اللَّهُ فِ اللَّهِ مِنَ اللَّهُ فِ اللَّهُ فِ اللَّهُ فِ اللَّهُ فِ اللَّهُ مِنَ عَلَيْ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ فِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

ومن طريق مجاهد: «كانوا يقولون: ربنا آتنا نصراً، ورزقاً؛ ولا يسألون لآخرتهم شيئاً»(٣).

ومن طريق السدي نحوه (١).

وقال مقاتل (٥): «كانوا إذا قضوا مناسكهم، قالوا: اللهم أكثر أموالنا، وأبناءنا، ومواشينا، وأطل بقاءنا، وأنزل علينا الغيث، وأنبت لنا المرعى، واصحبنا في أسفارنا، وأعطنا الظفر على عدونا؛ ولا يسألون ربّهم في أمر آخرتهم شيئاً، فنزلت».

وأخرج الطبري من طريق خصيف، عن سعيد بن جبير وعكرمة ـ قالا: كانوا يذكرون فعل آبائهم في الجاهلية إذا وقفوا بعرفة فنزلت هذه الآية (٢٠).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في الدعاء، حديث رقم (۸۷۹) ۱۲۰۸/۲ ـ ۱۲۰۹. وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۱۸۷۲) ۳۰۹/۳. وسنده ضعيف، فيه: أبو سعد البقال: ضعيف. وانظر الفتوحات الربانية ۱۵/۵.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٧٣) ٢١١/٢.

<sup>(</sup>۳) رواه الطبري في تفسيره، برقم (۳۸۷۶ ـ ۳۸۷۰) ۳۱۱/۲.ومجاهد في تفسيره ۱۰۳/۱ ـ ۱۰۶.

وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور ٢٣٣/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٧٧) ٣١١/٢ وانظر تفسير القرطبي ٢٨٨/٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل ١٠١/١.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٦٠) ٣٠٩/٢، ووكيع، كما في الدر المنثور ٢٣٢/١. وانظر تفسير ابن كثير ٢٤٣/١.

ومن طریق عبدالله بن کثیر، عن مجاهد: کانت العرب یوم النحر حین یفرغون یتفاخرون بفعال آبائهم، فأمروا بذکر الله ـ عزّ وجلّ ـ مکان ذلك(۱).

وأخرج عبد بن حميد، من طريق عثمان بن أبي رواد، عن عطاء: كان أهل الجاهلية إذا نزلوا منى تفاخروا بآبائهم ومجالسهم، فقال هذا: فعل أبي كذا وكذا، [وقال هذا]: فعل أبي كذا وكذا فنزلت (٢).

ومن طريق طلحة بن عمر، عن عطاء: كان أهل الجاهلية يتناشدون الأشعار، يذكرون فيها آباءهم يفخر بعضهم على بعض فنزلت.

وسيأتي عن عطاء خلاف هذا.

ومن طريق أسباط، عن السدي، كانت العرب إذا قضت مناسكها وأقاموا بمنى يقوم الرجل فيسأل الله: اللهم إنّ أبي كان عظيم الجفنة، عظيم القبة، كثير المال، فأعطني مثل ما أعطيت أبي.

ليس يذكر الله، إنما يذكر أباه، ويسأل أن يُعطى في الدنيا. أخرجه الفريابي عنه (٣).

- قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَوةِ الدُّنْيَا ﴾ الآية [البقرة: ٢٠٤]

قال الواحدي (٤): قال السدّي: نزلت في الأخنس بن شريق الثقفي - وهو حليف بني زهرة -؛ أقبل إلى النبي - عليه المدينة، فأظهر له

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٦١) ٣٠٩/٢ وانظر تفسير ابن كثير ٢٤٣/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري، وعبد بن حميد، ووكيع، كما في الدر المنثور ٢٣٣/١. وما بين القوسين زيادة منه. وانظر تفسير ابن كثير ٢٤٣/١.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٨٦٩) ٢١٠/٢. وانظر تفسير أبن كثير ٢٤٣/١، والبحر المحيط ١٠٢/٢، وتفسير القرطبي ٤٢٨/٢، وتفسير الخازن ١٣٣/١، والوسيط ٢٠٦/١، ومعالم التنزيل ١٧٦/١ ـ ١٧٧٠.

<sup>(</sup>٤) أسباب النزول للواحدي ص٦٥، والوسيط ٢١٠/١ .وانظر المحرر الوجيز ٢٧٩/١، وتفسير القرطبي ١٨/٣ ـ ١٩، والبحر المحيط ١١٣/٢، وتفسير الخازن ١٣٦/١.

الإسلام، وأعجب النبي - ﷺ - ذلك منه، وقال: إنما جئت أريد الإسلام، والله يعلم أنني صادق، وذلك [قوله] (١) ﴿ وَيُشْهِدُ اللهَ عَلَى مَا فِى قَلْمِهِ ﴾، ثم خرج من عند النبي - ﷺ - فمر بزرع لقوم من المسلمين، وحُمُر [٢/٨٢] فأحرق الزرع، وعقر الحُمُر، فأنزل الله تعالى فيه: ﴿ وَإِذَا تَوَلَى سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱللَّمْ اللهُ .

قلتُ: أسند بعضه الطبري من رواية أسباط، عن السدي؛ قال في قوله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيّا ﴾ الآيتين: «نزلتا في الأخنس» (٢٠).

وقال عبد بن حميد: حدثنا يعلى ـ هو: ابن عبيد ـ، سمعت الكلبي، يقول: كنت جالساً بمكة، فسألني رجل عن هذه الآية، فقلت: نزلت في الأخنس.

فلما قمت تبعني شابٌ من ولده، فقال: إنّ القرآن إنما أنزل في أهل مكة؛ فإن رأيت أن V تسمي أحداً حتى تخرج منها فافعل $V^{(n)}$ .

وعزاه الثعلبي للسدي، والكلبي، ومقاتل؛ وساقه مطولًا بلفظ مقاتل.

وساق مقاتلُ (٤) نسبَ الأخنس إلى ثقيف، ونسب أمه ريطة إلى بني عامر بن لؤي.

قال: وكان عديد بني زهرة، وكان يأتي النبي ـ ﷺ ـ بالمدينة، فيخبره أنه يحبه (٥).

١) بياض بالأصل. وما بين القوسين زيادة من أسباب النزول ص٦٥.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٩٦٤) ٣٢٤/٢ بطوله، لا بعضه. وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٩١٣) ٣٦٤/٢ ورقم (١٩١٧) ٣٦٤/٣ ـ ٣٦٥. وابن المنذر، كما في الدر المنثور ٢٣٨/١ .وانظر لباب النقول ص٤٠.

<sup>(</sup>٣) رواه عبد بن حميد، وابن المنذر، كما في الدر المنثور ٢٣٨/١. وانظر البحر المحيط ١١٣/٢، والإصابة ٣٩/١، والإصابة ٤٠-٣٠١.

<sup>(</sup>٤) في تفسيره ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٥) الأخنس بن شريق بن عمرو بن وهب بن علاج بن أبي سلمة، بن عبدالعزى، بن =

ز ـ قول آخر: أخرج الطبري<sup>(۱)</sup> من طريق ابن إسحاق ـ بسنده المتكرر إلى ابن عباس ـ قال: لما أصيبت السرية أصحاب خبيب بالرجيع بين مكة والمدينة، قال رجال من المنافقين: يا ويح هؤلاء المقتولين الذين هلكوا! لا هم قعدوا في بيوتهم، ولا هم أدّوا رسالة صاحبهم.

فأنزل الله في ذلك: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ عَلَىٰ مَا فِي قَلِّمِهِ عَلَىٰ مَا فِي قَلْمِهِ عَلَىٰ مَا فِي قَلْمِهِ عَلَىٰ مَا فِي قَلْمِهِ عَلَىٰ مَا فِي النَّفَاق.

﴿وَهُوَ أَلَدُ ٱلْحِصَامِ﴾ أي: ذو جدال إذا كلمك وراجعك.

﴿ وَإِذَا تُوَلَّىٰ ﴾ أي: خرج من عندك؛ إلى قوله: ﴿ ٱلْمِهَادُ ﴾.

وأنزل في السرية المذكورة: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَكُ ٱبْتِغَاءَ مَنْ اللَّهِ ﴾ الآية.

وفي لفظ من هذا الوجه (٢٠): «لما أصيبت السرية التي كان فيها عاصم ومرثد بالرجيع، قال رجال من المنافقين» فذكر نحوه.

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس [١/٨٣] في هذه الآية: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ ﴾ قال: هذا عبدٌ؛ كان حسن القول، سيء العمل؛ كان يأتي رسول الله \_ ﷺ - فيحسن له القول، فإذا خرج، سعى في الأرض ليفسد فيها»(٣).

<sup>=</sup> غيرة، عوف بن ثقيف الثقفي، أبو ثعلبة، حليف بني زهرة، اسمه: أبي، وإنما لقب الأخنس، لأنه رجع ببني زهرة من بدر لما جاءهم الخبر أن أبا سفيان نجا بالبعير، فقيل: خنس الأخنس. انظر الإصابة ٣٩/١ ـ ٤٠.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٩٦٥) ٣٢٥/٢.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٩١٠) ٣٦٣/٢.

وابن إسحاق، وابن المنذر، كما في الدر المنثور ٢٣٨/١.

وانظر تفسير القرطبي ١٩/٣، والبحر المحيط ١١٣/٢، والمحرر الوجيز ٢٧٩/١، وتفسير الخازن ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٩٦٦) ٣٢٥/٢. وانظر ما قبله.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٩٧١) ٣٢٦/٢، وابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١٩١١) ٣٦٤\_ ٣٦٤.

ومن طريق أبي معشر، سمعت سعيداً المقبريّ يذاكر محمد بن كعب، فقال: «إنّ في بعض الكتب: إنّ لله عباداً ألسنتهم أحلى من العسل، وقلوبهم أَمَرَ من الصبر» الحديث.

فقال محمد بن كعب: «هذا في كتاب الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُمُ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنيَّا﴾ الآية.

فقال سعيد: قد عرفت فيمن أنزلت هذه الآية؟

فقال محمد بن كعب: إنّ الآية لتنزل في الرجل ثم تكون عامة  $(1)^{(1)}$ .

ومن طريق سعيد بن أبي هلال، عن محمد بن كعب القرظي، عن نوف \_ وكان يقرأ الكتب \_ فذكر نحو صدر الحديث.

قال: فقال محمد بن كعب: «تدبّرتها في القرآن، فإذا هم المنافقون، فوجدتها: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيّا﴾ الآية (٢٠).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٩٦٧) ٣٢٥/٢. وسعيد بن منصور في تفسيره، حديث رقم (٣٦١) ٨٣٠/٣ ـ ٨٣١.

وابن أبي حاتم في تُفسيره، برقم (١٩١٢) ٣٦٤/٢.

والبيهقيّ في الشعّب، حديث رقم (٦٩٥٦) ٣٦٢/٥، وانظر النهاية ٢٠٢/١. وسنده ضعيف، فيه: أبو معشر: ضعيف.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٣٩٦٨) ٢/٣٢٥ ـ ٣٢٦.

وسنده صحيح إلى نوف البكالي.

وفي الباب عن: ١ ـ أبى هريرة مرفوعاً:

رواه الترمذي في كتاب الزهد، باب (٥٩) حديث رقم (٢٤٠٤) ٢٠٤/٤.

وابن المبارك في الزهد، حديث رقم (٥٠) ص١٧.

وهناد في الزهد (٨٦٠) ٤٣٧/٢.

وابن عبدالبر في الجامع، حديث رقم (٦٢١) بتحقيقي.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (٤١٩٩) ٣٩٤/١٤. وسنده ضعيف جداً، فيه: يحيى بن عبيدالله: متروك الحديث. انظر الجرح ١٦٧/٩ ـ ١٦٨، والتهذيب ٢٥٢/١١ ـ ٢٥٤.

ومن طريق عبدالرحمن بن زيد بن أسلم (۱)، قال: نزلت في رجل كان يأتي النبي - ﷺ - فيقول: أي رسول الله، أشهدُ أنك جئت بالحق والصدق من عند الله؛ حتى يعجب النبي - ﷺ - بقوله؛ ثم يقول: وأيم الله يا رسول الله، إنّ الله ليعلم أنّ الذي في قلبي على ما نطق به لساني.

قال: وذلك قوله: ﴿وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِۦ﴾».

وساق الثعلبي قصة سرية الرجيع؛ فقال: وقال ابن عباس، ومقاتل: «نزلت في سرية الرجيع؛ وذلك أنّ كفار قريش بعثوا إلى رسول الله \_ ﷺ = : أنا أسلمنا، فابعث إلينا نفراً من علماء أصحابك يعلموننا، \_ وكان ذلك مكراً منهم \_ فبعث إليهم خبيب بن عدي، ومرثد بن أبي مرثد، وغيرهما»

رواه الترمذي في كتاب الزهد، باب (٥٩)، حديث رقم (٢٤٠٥) ٢٠٤/٤ \_ ٢٠٥٠. والجرح وسنده ضعيف. فيه حمزة المدني؛ ضعيف. انظر التهذيب ٣٢/٣ ـ ٣٣، والجرح ٢١٥/٣ . وانظر تفسير ابن كثير ٢٤٦/١.

٣ \_ عن أبي الدرداء:

رواه الخطيب في الفقيه والمتفقه ٢/١٦٢، وابن عبدالبر في الجامع، حديث رقم (٦٢٠) بتحقيقي.

وابن عساكر في «ذم من لا يعمل بعلمه»، حديث رقم (٩) ص٤٨ ـ ٤٩.

وابن النجار في الذيل على تاريخ بغداد ٣٧/٢. وسنده ضعيف جداً، فيه عثمان بن عبدالرحمٰن: كان يكذب. انظر الجرح والتعديل ١٥٧/٦، والتهذيب ١٣٣/٧ \_ ١٣٤.

٤ ـ عن أبي عبيدة مرسلًا:

رواه سعيد بن منصور في سننه (٣٦٢) ٨٣٧/٣ (التكملة) وفيه ليث بن أبي سليم.

٥ ـ عن كعب:

رواه الدارمي (۲۹۹) ۱۰۲/۱، وابن عبدالبر في الجامع (۲۲۲) بتحقيقي.

٦ \_ عن وهب قوله:

رواه الآجري في أخلاق العلماء (١٣٤) ص٧٧ \_ ٧٤.

وابن المبارك في الزهد (٤٧٠).

وأبو نعيم في الحلية ٣٨/٤ ـ ٣٩.

والخطيب في الاقتضاء (١٢٠) ص٧٨ ـ ٧٩.

(۱) رواه الطبري في تفسيره (٣٩٧٣) ٣٢٦/٢.

<sup>=</sup> ٢ ـ عن ابن عمر مرفوعاً:

فذكر القصة [٢/٨٣] مطولة.

وقوله فيها: إنّ قريشاً هم الذين بعثوا في ذلك، منكر مردود.

والقصة في الصحيح، والمغازي لموسى بن عقبة، وابن إسحاق: لغير قريش.

وذلك أشهر من أن يُستدل عليه.

\_ قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ أَتَّقِ ٱللَّهَ أَخَذَتُهُ ٱلْمِزَّةُ بِٱلْإِثْمِ ﴾ [سورة البقرة: ٢٠٦]

قال الطبري<sup>(١)</sup>: «اختُلِف في مَنْ عنى به:

فقيل: هو الأخنس؛ وقائل ذلك جعل الضمير لمن قيل في حقه: ﴿ يُعْجِبُكَ قُولُهُ ﴾.

وقد تقدّم بيان مَن قال: إنه الأخنس.

وقيل: عنى بها كلَّ فاسق ومنافق».

وأورد ما يُشعر بذلك عن علي (٢)، وابن عباس (٣).

وقال الثعلبي ـ في سياق قصة الرجيع ـ: «جاء رجل من المشركين ـ يقال له: سلامان أبو ميسرة ـ ومعه رمح، فوضعه بين ثديي خبيب بن عدي، فقال له خبيب: اتق الله؛ فما زاده ذلك إلا عتواً، فأنفذه، فنزلت»(٤).

قلتُ: وهذا أيضاً منكر؛ فإنّ الذي في الصحيح: أنّ الذي قتل خبيباً، هو أبو سروعة بن الحارث النوفلي.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ٣٣٢/٢. وانظر الجامع لأحكام القرآن ١٨/٣ ـ ١٩، والوسيط ١١٠/١، والبحر المحيط ١١٣/٢.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره (٤٠٠١) ٣٣٢/٢، وابن أبي حاتم (١٩٣٧) ٢٦٨٨.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره (٤٠٠٢) ٣٣٢/٢.

<sup>(</sup>٤) ذكره البغوي في تفسيره ١٨٢/١، وانظر سيرة ابن هشام ١٧٣/٢.

\_ قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَكُ البَّغِكَآءَ مَهْ اللَّهِ ﴾ [سورة البقرة: ٢٠٧]

قال الواحدي<sup>(۱)</sup>: قال سعيد بن المسيب: أقبل صهيب مهاجراً نحو النبي - على التبعه نفر من قريش من المشركين؛ فنزل عن راحلته، ونثر ما في كنانته، وأخذ قوسه، ثم قال: يا معشر قريش، لقد علمتم أني من أرماكم رجلًا؛ وأيم الله لا تصلون إليّ حتى أرمي بما في كنانتي، ثم أضرب بسيفي ما بقي في يدي منه شيء، ثم افعلوا ما شئتم. فقالوا: دلّنا على بيتك ومالك بمكة؛ ونخلّي عنك.

وعاهدوه إنْ دلُّهم أن يَدَعوه؛ ففعل.

فلما قدم [على](٢) النبي - على -، قال: ربح البيع أبا يحيى، ربع البيع».

فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِي نَفْسَكُهُ ٱبْتِغَاءَ [١/٨٤] مَهْنَاتِ ٱللَّهِ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) في أسباب النزول ص٥٥ ـ ٦٦، وانظر التعليق الآتي.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين من أسباب النزول ص٦٦٠.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٧٢٩٦) ٣٦/٨ ـ ٧٧. والحاكم في المستدرك ٣٠/٨.

والبيهقي في الدلائل ٢/٢٢٥ ـ ٢٣٥.

وابن سعد في الطبقات ١٦٣/١/٣.

وابن عساكر في تاريخه ٦/٣٥٦.

وأبو نعيم في الحلية ١٥٢/١ من طريق حصين بن حذيفة، عن أبيه وعمومته، عن ابن المسيب، عن صهيب.

وفي مجمع الزوائد ٦٠/٦: «وفيه جماعة لم أعرفهم».

ورواه من طريق على بن زيد بن جدعان، عن سعيد بسياق آخر:

ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٩٣٩) ٣٦٨/٢ ـ ٣٦٩.

وأبو نعيم في الحلية ١٥١/١ \_ ١٥٢.

والحارث بن أبي أسامة في مسنده برقم (٤٢٦٣) ٥/٨٨ (إتحاف الخيرة) ثم قال: «هذا إسناد ضعيف، لضعف علي بن زيد بن جدعان. وله شاهد من حديث سراقة بن مالك»

قلتُ: أخرجه ابن أبي خيثمة من طريق علي بن زيد، عن سعيد بن المسيّب مرسلًا.

وأخرج الطبري من تفسير سنيد بن داود، ثم من رواية ابن جريج، عن عكرمة، قال: أُنزلت في صهيب بن سنان، وأبي ذر الغفاري جندب بن السَّكَن؛ أخذ أهلُ أبي ذرّ أبا ذرّ، فانفلت منهم، فقدم على النبي - عَلِي السَّكَن؛ أخذ أهلُ أبي ذرّ أبا ذرّ، فانفلت منهم، فقدم على النبي - عَلِي السَّكَن؛ أخذ أهلُ أبي ذرّ أبا ذرّ، فانفلت منهم، فقدم على النبي - عَلَي قدم مهاجراً، فعرضوا له - وكانوا بمرّ الظهران - فانفلت أيضاً، حتى قدم المدينة.

وأمّا صهیب فأخذه أهله، فافتدی منهم بماله، ثم خرج مهاجراً، فأدركه قنفذ بن عمیر بن جدعان، فخرج له ما بقي من ماله، فخلی سبیله»(۱).

ومن طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس، قال: «كان رجل من أهل مكة أسلم، فأراد أن يهاجر، فتبعوه وحبسوه» فذكر القصة بطولها بنحوه، ولم يسم صهيباً (٢).

وأخرج الطبراني من طريق ابن جريج نحو رواية سنيد؛ لكن لم يذكر فيه عكرمة (٣).

وله شاهد من حديث أبي عثمان النهدى: أنّ صهيباً نحوه.

رواه ابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٧٠٨٢) ٥٥٧/١٥ ـ ٥٥٨، وأحمد في فضائل الصحابة، حديث رقم (١٥٠٩) ٨٢٨/٢، وابن سعد في الطبقات ٢٢٧/٣ ـ ٢٢٨.

ورواه إسحاق بن راهويه، وابن مردويه في تفسيره بسند صحيح إن كان أبو عثمان سمعه من صهيب. كما في إتحاف الخيرة ٧/ ٢٨٠.

وانظر المطالب (٤٠٢٨) ٢٨٦/٤ ـ ٢٨٧، والدر المنثور ١/٠٤٠.

وفي الباب عن أنس: رواه الحاكم في المستدرك ٣٩٨/٣.

وعكرمة مرسلًا: رواه الحاكم في المستدرك ٣٩٨/٣.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٠٠٥) ٣٣٣/٢. والطبراني، كما في الدر المنثور ٢٤٠/١.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٤٠٠٤) ٣٣٣/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم في المستدرك ٣/٤٠٠، والطبراني، وابن عساكر، كما في الدر المنثور (٣).

ثم قال الواحدي<sup>(۱)</sup>: قال المفسرون: أخذ المشركون صهيباً؛ فعذبوه، فقال لهم صهيب: إني شيخ كبير؛ لا يضرّكم أمنكم كنت أم من غيركم؛ فهل لكم أن تأخذوا مالي وتذروني وديني؟ ففعلوا ذلك، \_ وكان قد شرط عليهم راحلة ونفقة \_ فخرج إلى المدينة، فتلقّاه أبو بكر وعمر في رجال، فقال أبو بكر: ربح العمل أبا يحيى!

فقال صهيب: وبيعك، فلا تَخْسَر؛ وما ذاك؟

قال: أنزل الله تعالى فيك كذا، وقرأ عليه الآية».

قلت: هو سياق مقاتل (٢)، لكن في آخره: أنّ الذي لقيه أبو بكر، إلى آخر كلامه.

ز - قول آخر: نقل الثعلبي عن ابن عباس، والضحاك: «نزلت في الزبير والمقداد، حين أنزلا [ $Y/\Lambda$ 2] خبيب بن عدي من خشبته التي صلب عليها»( $^{(7)}$ ).

وقال أكثر المفسرين: نزلت في صهيب(٤).

ز - قولٌ آخر: قال عبدالرزاق (٥): عن معمر، عن قتادة، قال؛ «هم المهاجرون والأنصار».

وأخرجه عبد بن حميد من طريق شيبان (٢)، عن قتادة، أتمّ منه.

<sup>(</sup>۱) أسباب النزول ص7٦ .وانظر بحر العلوم للسمرقندي ١٩٦/١، ومعالم التنزيل ١٨٢/١، و والجامع لأحكام القرآن ٢٤/٣، وتفسير ابن كثير ٢٤٧/١.

<sup>(</sup>۲) انظر تفسير مقاتل ۱۰۳/۱ ـ ۱۰٤.

<sup>(</sup>٣) انظر البحر المحيط ١١٨/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر بحر العلوم ١٩٦/١، والبحر المحيط ١١٩/١، وتفسير الخازن ١٣٨/١، وتفسير البغوى ١٨٢/١، وتفسير القرطبي ٢٤/٣، وتفسير ابن كثير ٢٤٧/١.

<sup>(</sup>۵) في تفسيره ۸۱/۱.

ورواه ابن أبي حاتم برقم (١٩٤٢) ٣٦٩/٢.

والطبري في تفسيره، برقم (٤٠٠٣) ٣٣٣/٢.

<sup>(</sup>٦) في المخطوطة: سفيان.

قولٌ آخر: قال الواحدي<sup>(۱)</sup>: وقال الحسن: أتدرون فيمن نزلت هذه الآية؟ نزلت في: أنّ المسلم إذا لقي الكافر، فقال له: قل لا إله إلا الله: فإذا قلتها عُصمت، فأبى أن يقولها، فقال المسلم: والله لأشرين نفسي لله؛ فتقدّم فقاتل حتى قتل».

قولٌ آخر: قال الواحدي (٢): «وقيل: نزلت في الأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر».

وقال الواحدي (٣): وقال أبو الخليل: سمع عمرُ إنساناً يقرأ هذه الآية، فقال عمر بن الخطاب: إنّا لله؛ قام رجلٌ يأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر، فقتل».

قلتُ: أسنده عبد بن حميد عن محمد بن بكر، عن زياد أبي عمر: سمعت أبا الخليل صالحاً يقول: «سمع عمرُ رجلًا» فذكر مثله.

لكن قال: «فاسترجع، فقال: إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون».

وفي السند انقطاع.

وأخرج الطبري من رواية أبي رجاء العطاردي عن علي نحوه (٤).

وقال الثعلبي: «رأيت في بعض الكتب: أنها نزلت في علي بن أبي طالب لما نام في فراش النبي \_ عليه على أن هاجر؛ يقيه بنفسه». وساق القصة مطولة.

<sup>(</sup>۱) في أسباب النزول ص٦٦ .ورواه الطبري برقم (٤٠٠٩) ٣٣٤/٢، وانظر تفسير الخازن ١٨٨/١، ومعالم التنزيل ١٨٢/١.

 <sup>(</sup>۲) أسباب النزول ص٦٦ .وانظر تفسير البغوي ١٨٢/١ ـ ١٨٣، والبحر المحيط ١١٨/٢.
 والمحرر الوجيز ٢٨١/١ ـ ٢٨٢، وتفسير الخازن ١٣٨/١.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول ص٦٦. ورواه الطبري في تفسيره (٤٠١٠) ٣٣٤/٢ وعبد بن حميد، ووكيع، كما في الدر المنثور ٢٤١/١.

<sup>(</sup>٤) رواه مختصراً الطبري (٤٠٠١) ٣٣٢/٢، وابن أبي حاتم (١٩٣٧) ٣٦٨/٢ .وانظر تفسير البغوي ١٨٣/١.

ثم ساقها بسند له إلى الحكم بن ظهير - أحد الهلكى، وممن رمي بالرفض -، عن السدي، قال: قال ابن عباس: نزلت في علي حين خرج النبي - على الغار» الحديث.

\_ قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَّةً ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٠٨]

قلتُ: تقدم أنّ عبدالغني: واهِ.

وذكره مقاتل بن سليمان (٢)، قال: «سبب نزولها: أنّ عبدالله بن سلام، ومَنْ آمن معه من أهل التوراة، استأذنوا النبي - على التوراة في الصلاة؛ فقال لهم: خذوا سنن محمد وشرائعه». كذا أورده ابن ظفر.

والذي في تفسير مقاتل: «أنّ عبدالله بن سلام، وسلام بن قيس، وأسداً وأسيداً ابني كعب، ويامين بن يامين - وهم مؤمنو أهل التوراة - وزاد في آخره: «فإنْ قرآن محمد نسخ كل كتاب كان قبله».

<sup>(</sup>۱) رواه الواحدي في أسباب النزول ص ٦٧. وانظر تفسير الخازن ١٣٩/١، وتفسير البغوي ١٨٣/١، والمحرر الوجيز ٢٨٢/١، وزاد المسير ٢٢٤/١، وبحر العلوم ١٩٧/١، والبحر المحيط ١٩٠/٢. وروى نحوه ابن أبي حاتم (١٩٤٤) ٣٦٩/٢ ـ ٣٧٠. وانظر ما سيأتي.

<sup>(</sup>۲) في تفسيره ١٠٤/١، وانظر تفسير القرطبي ٣/٣٧، وبحر العلوم ١٩٧/١، والبحر المحيط ١٦٠/٢ ـ ١٢١.

وقد أخرجه الطبري من وجه آخر عن ابن عباس ـ وإن كان فيه انقطاع، فهو أمثل من هذا ـ فأخرج من طريق سنيد ـ واسمه حسين بن داود ـ، قال: حدثني حجاج ـ هو: ابن محمد ـ، عن ابن جريج، قال: قال ابن عباس في قوله: ﴿أَذْخُلُوا فِي ٱلسِّلْمِ كَافَّةٌ ﴾، قال: «هم أهل الكتاب»(١).

ومن طريق عبيد بن سليمان: «سمعت الضحاك يقول» مثله (٢٠).

وبه إلى ابن جريج، عن عكرمة: «قوله: ﴿أَذْخُلُوا فِي ٱلسِّلْمِ صَالَامٌ وَابن يامين، وأسد صَافَّةٌ ﴾، قال: نزلت في ثعلبة، وعبدالله بن سلام، وابن يامين، وأسد وأسيد ابني كعب، وسعيد بن عمرو، وقيس بن زيد ـ وكلهم من يهود ـ قالوا: يا رسول الله، يوم السبت يوم كنّا نعظمه [٥٨/٢] فدنا فلنسبت فيه ؛ وإن التّوراة كتاب الله ؛ فدعنا فلنقم بها بالليل.

فنزلت: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْهِ كَافَةً وَلَا تَنَّبِعُوا خُطُوْرِتِ الشَّيَطُونِ (٣).

قال الطبري<sup>(٤)</sup>: «الصواب: أنها نزلت فيمن آمن سراً؛ كان من أهل الكتاب، أم لا. وأما مَنْ خصّها بأهل الكتاب، فلا وجه له؛ لأنّ المراد ب«السلم» هنا: الإسلام؛ والمراد بالأمر بالدخول فيه: ابتداره، والاستمرار عليه».

وأخرج ابن أبي حاتم بسند موصول إلى محمد بن عون، عن عكرمة، عن ابن عباس في قوله: ﴿أَدْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ﴾، قال: «ادخلوا في شرائع دين

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره (٤٠٢٠) ٣٣٧/٢ .ورواه ابن أبي حاتم (١٩٤٤) ٣٦٩/٢ ـ ٣٧٠ من طريق ابن عون، عن عكرمة، عن ابن عباس. وانظر زاد المسير ٢٢٤/١، والمحرر الوجيز ٢٨٢/١، وتفسير القرطبي ٢٦/٣، والدر المنثور ٢٤١/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري برقم (٤٠٢١) ٢/٣٣٧. وانظر البحر المحيط ٢٠٠/١، وزاد المسير ٢٢٤/١.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٠١٩) ٣٣٧/٢ .وانظر تفسير ابن كثير ٢٤٨/١، والمحرر الوجيز ٢٨٢/١، ولباب النقول ص٤١.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير الطبري ٣٣٦/٢ ـ ٣٣٧ مطولًا. وقد لخّصه الحافظ ابن حجر ـ رحمه الله ـ هنا.

محمد، ولا تذروا منها شيئاً»(١).

وقال عبدالرزاق: عن معمر، عن قتادة: «﴿ أَدْخُلُوا فِي ٱلسِّلْمِ كَآفَةً ﴾ أي: في الإسلام جميعاً »(٢).

ز \_ قوله تعالى: ﴿ سَلَ بَنِيٓ إِسْرَوِيلَ كُمْ مَاتَيْنَهُم مِنْ مَايَةِ بَيِنَةً ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢١١]

قال الثعلبي (٣): «نزلت في يهود المدينة» (٤).

وقال ابن ظفر: «المراد: آيات التوراة؛ آتاها الله بني إسرائيل، فكتموا بعضها، وحرّفوا بعضها، فأمر الله رسولَه: أن يسألهم عن ذلك توبيخاً لهم»(٥).

ز \_ قوله تعالى: ﴿ رُبِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا وَيَسْخُرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ الآية [البقرة: ٢١٢]

قال الثعلبي: «نزلت في مشركي العرب: أبي جهل وأصحابه؛ كانوا يتنعّمون بما بسط لهم، ويسخرون من المؤمنين، ويقولون: لو كان محمد نبياً لاتبعه أشرافنا؛ والله ما اتبعه إلّا الفقراء مثل: ابن مسعود، وعمار، وصهيب، وسالم، وعامر بن فهيرة، وأبي عبيدة، وبلال، وخباب،

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٩٤٥) ٣٧٠/٢ ولفظه فيها: «ادخلوا في شرائع دين محمد \_ على الله عنها شيئاً، وحسبكم الإيمان بالتوراة وما فيها». وانظر تفسير ابن كثير ٢٤٨/١، والدر المنثور ٢٤١/١.

<sup>(</sup>۲) رواه عبدالرزاق في تفسيره ۸۲/۱، والطبري في تفسيره، حديث رقم (٤٠١٢) ٢/٣٣٥. وروى ابن أبي حاتم (١٩٤٩) ٢٠٠/٢ عن قتادة: يعني: الموادعة.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير الخازن ١٤١/١.

<sup>(</sup>٤) وزواه ابن أبي حاتم (١٩٦٨) ٣٧٣/٢، والطبري (٤٠٤٣) ٣٤٤/٢ ـ ٣٤٥ عن مجاهد.

ه) روى ابن أبي حاتم (١٩٦٩) ٣٧٤/٢، والطبري (٤٠٤٤) ٣٤٥/٢.

عن أبي العالية: آتاهم الله آيات بينات: عصى موسى، ويده، وأقطعهم البحر، وأغرق عدوهم وهم ينظرون، وظلّل عليهم الغمام، وأنزل عليهم المن والسلوى، وذلك من آيات الله التي آتاها بني إسرائيل في آيات كثيرة، خالفوا معها أمر الله، فقتلوا أنبياء الله ورسله، وبدّلوا عهده ووصيته إليهم.

فنزلت»(۱).

هذا معنى رواية الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس(٢).

قلت: أخرج بعضه الطبري من طريق ابن جريج، عن عكرمة مرسلًا(٣).

قال الثعلبي: «وقال مقاتل: نزلت في عبدالله بن أبي وأصحابه [١/٨٦] المنافقين؛ كانوا يقولون: انظروا إلى هؤلاء الذين يزعم محمد أنه يغلب بهم؛ \_ أي: ضعفاء المهاجرين \_، ويسخرون منهم (١).

قال: وقال عطاء \_ يعني: الخراساني \_: نزلت في رؤساء اليهود؛ سخروا من فقراء المهاجرين حين وعدهم الله أن يعطيهم أموال بني قريظة، والنضير، بغير قتال؛ فنزلت»(٥).

قلت: ويحتمل أن تكون نزلت في الطوائف الثلاثة؛ لتواردهم على ذلك، والآية مدنية، فيحتمل أن يكون أبو جهل ومَنْ معه، بدأوا بذلك من حين كان المسلمون بمكة؛ وقال ذلك المنافقون وأهل المدينة بعد الهجرة.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [سورة البقرة: ٢١٢] قال ابن ظفر: قال ابن عباس: «يريد: أنّ أموال بني النضير تصير إلى

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير البغوي ۱/۱۸۰، والمحرر الوجيز ۲۸۶/۱، وتفسير الخازن ۱٤١/۱، وتفسير القرطبي ۳۱/۳، والبحر المحيط ۱۲۹/۲.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الخازن ١٤١/١، وتفسير البغوي ١٨٥/١، وبحر العلوم ١٩٨/١ ـ ١٩٩، وزاد المسير ٢٢٨/١، والبحر المحيط ١٢٩/٢.

 <sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٠٤٩) ٣٤٨/٢.
 وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٩٧٣) ٣٧٤/٢ عن ابن جريج.
 وابن المنذر، كما في الدر المنثور ٢٤٢/١.

<sup>(</sup>٤) انظر زاد المسير ٢٢٨/٢، ومعالم التنزيل ١٨٥/١، والبحر المحيط ١٢٩/٢، وتفسير الخازن ١٤١/١.

<sup>(</sup>٥) انظر معالم التنزيل ١٨٥/١، والبحر المحيط ١٢٩/٢، وتفسير الخازن ١٤١/١، وزاد المسير ٢٢٨/٢.

المؤمنين بغير حساب<sup>(١)</sup>.

ز \_ قـولـه تـعـالـى: ﴿فَهَدَى اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّ بِإِذَنِيدُ ﴾ [سورة البقرة: ٢١٣]

قال عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم \_ فيما أخرجه عنه الطبري في سبب نزولها \_: "إنّ أهل الكتاب اختلفوا في أشياء من أمور العبادة؛ فهدى الله الذين آمنوا لها:

منها: الإيمان؛ فهدى الله الذين آمنوا للإسلام.

ومنها: القبلة؛ فمنهم مَنْ يصلي إلى المشرق، ومنهم مَنْ يصلي إلى بيت المقدس، فهدانا الله للكعبة.

ومنها: الصيام؛ فمنهم مَنْ يصوم بعض اليوم، ومنهم مَنْ يصوم بعض الليلة، فهدانا الله تعالى لصيام رمضان.

ومنها: اليوم الذي يجتمع فيه؛ فأخذت اليهود السبت، والنصارى الأحد، فهدانا الله للجمعة.

ومنها: إبراهيم؛ قالت اليهود: كان يهودياً، وقالت النصارى: كان نصرانياً، فبرّأه الله، وقال: ﴿كَانَ حَنِيفًا مُسْلِماً﴾.

ومنها: عيسى؛ جعلته اليهود كذاباً، وجعلته النصارى رباً، فهدانا الله للحق فيه». وساق الكلام [٢/٨٦] على ذلك(٢).

واستظهر الطبري (٣) بحديث أبي هريرة المخرج أصله في الصحيحين،

<sup>(</sup>١) انظر الوسيط ١٥١١، والبحر المحيط ١٣١/٢.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٠٦٤) ٣٥١/٢ ـ ٣٥٠.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٩٩٤) ٣٧٨/٢ عن عبدالرحمٰن، عن أبيه ـ كما سيأتي ـ.

وانظر البحر المحيط ١٣٨/٢، والوسيط ٣١٦/١، والجامع لأحكام القرآن ٣٤/٣، والمحرر الوجيز ٢٨٧/١، وتفسير البغوي ١٨٧/١.

<sup>(</sup>۳) في تفسيره ۲/۱۰۳.

فساق من طريق معمر، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة في هذه الآية: ﴿فَهَدَى اللهُ اللهِينَ ءَامَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذَنِهِ ﴾، قال: قال رسول الله ـ ﷺ ـ: «نحن الآخرون الأولون يوم القيامة: نحن أول الناس دخولا الجنة، بيد أنهم أوتوا الكتاب من قبلنا، وأوتيناه من بعدهم، فهدانا الله لما اختلفوا فيه، فهذا اليوم الذي هدانا الله له، والناس لنا فيه تبع، غداً لليهود، وللنصارى بعد غد»(١).

وأخرجه ابن أبي حاتم (٢) من طريق عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم، عن أبيه رفعه: «نحن الآخرون السابقون» فذكر فيه الهداية للجمعة، وزاد فيه: «واختلفوا في الصلاة: فمنهم من يركع ولا يسجد، ومنهم من يسجد ولا يركع، ومنهم من يصلي وهو يتكلم، ومنهم من يصلي وهو يمشي».

- قوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا الْجَنَّكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثُلُ الَّذِينَ خَلَوْا

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في كتاب الجمعة، باب (٦) هداية هذه الأمة ليوم الجمعة، حديث الكتاب رقم (٢٠) ٢/٥٨٥ ـ ٥٨٦.

وأحمد في المسند ٢٤٩/٢ \_ ٢٥٠ \_ ٢٧٤.

وعبدالرزاق في تفسيره ٨٢/١.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (١٩٩٢) ٣٧٧/٢.

والطبري في تفسيره (٤٠٦٣) ٣٥١/٢.

والواحدي ُفي الوسيط ٣١٦/١ من طريق الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة.

ورواه البخاري (۲۳۸ ـ ۷۳۸ ـ ۲۹۰۱ ـ ۲۲۲۶ ـ ۲۸۸۷ ـ ۷۰۳۱ ـ ۹۵،۷)، ومسلم (۸۰۵)، والنسائی ۱۸۵۳ ـ ۸۰/۱ ۸۰.

وأحمد ٢٤٣/٢ ـ ٢٤٩ ـ ٢٥٠ ـ ٢٧٤ ـ ٣١٢.

وابن ماجه (۱۰۸۳)، والدارقطني ۳/۲.

وابن حبان (۲۷۸٤) ۲۳/۷ ـ ۲۴ من طرق عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم برقم (۱۹۹۱) ۳۷۸/۲ عن عبدالرحمن بن زید، عن أبیه ـ ولم یرفعه ـ ـ وانظر تفسیر ابن کثیر ۲۰۰۱، وتفسیر القرطبی ۳۰۶/۳.

وحديث: «نحن الأخرون السابقون» رواه ابن أبي حاتم (١٩٩٢) ٣٧٧/٢ ـ ٣٧٨ من طريق معمر، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة به.

أما رواية ابن زيد فهي التي رواها وزاد فيها ما زاد.

## مِن قَبْلِكُمْ مَّسَّتَهُمُ ٱلْبَأْسَآهُ وَٱلظَّرَّاهُ وَزُلْزِلُواْ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢١٤]

قال قتادة والسدي (۱): نزلت هذه الآية في غزوة الخندق؛ حين أصاب المسلمين ما أصابهم: من الجهد، والشدة، والخوف، والحصر (۲)، والبرد، وضيق العيش، وأنواع الأذى؛ فكان كما قال الله تعالى: ﴿وَيَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ ﴾ [الأحزاب: ١٠].

قلت: أخرجه عبدالرزاق، عن معمر، عن قتادة ( $^{(7)}$ )، [والطبري وابن أبي حاتم] من طريق أسباط، عن السدي ( $^{(3)}$ )، قال: «أصابهم هذا يوم الأحزاب؛ حتى يقول قائلهم: ما وعدنا الله ورسوله إلّا غروراً».

قال الواحدي (٥): وقال عطاء: لما دخل رسول الله - على و الله على و الله على الله على الله على الله على المحابه] (١) المدينة، اشتد الضرر عليهم: فإنهم خرجوا بلا مال؛ وتركوا ديارهم وأموالهم [١/٨٧] بأيدي المشركين؛ وآثروا رضى الله ورسوله؛ وأظهرت لهم اليهود العداوة؛ وأسرّ قومٌ من الأغنياء النفاق؛ فأنزل الله تعالى عطيباً لقلوبهم -: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدُخُلُوا اللّهَ عَالَى اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

## \_ قوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُمنفِقُونَ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢١٥]

<sup>(</sup>۱) أسباب النزول للواحدي ص ۲۷ .وانظر زاد المسير ۲۳۱/۱ والمحرر الوجيز ۲۸۷/۱ و ومعالم التنزيل ۱۸۷/۱ وبحر العلوم ۲۰۰/۱ وتفسير الطبري ۳۵/۲ ـ ۳۵۴، وتفسير الخازن ۱۶۳/۱ ـ ۱۶۴، وتفسير ابن كثير ۲۰۱/۱ وتفسير القرطبي ۳/۳، وتفسير ابن أبي حاتم ۲۸۰/۲ وانظر ما بعده.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: والحر. وانظر تفسير الطبري ٣٥٣/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٨٣/١، والطبري في تفسيره، برقم (٤٠٦٨) ٣٥٤/٢ .وانظر تفسير البغوي ١٨٧/١، والمحرر الوجيز ٢٨٧/١، وتفسير القرطبي ٣٥/٣، وزاد المسير ١٣٠١/١، ولباب النقول ص٤٢.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٠٦٧) ٣٥٤/٢ وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٤٠٠٤) ٢٨٠/٢ (٢٠٠٤) وانظر تفسير البغوي ١٨٧/١، والمحرر الوجيز ٢٨٧/١، وتفسير القرطبي ٣٥/٣.

<sup>(</sup>٥) في أسباب النزول ص٦٧. وانظر زاد المسير ٢٣١/١، وتفسير البغوي ١٨٧/١.

<sup>(</sup>٦) ما بين القوسين زيادة من أسباب النزول ص٦٧.

قال مقاتل (۱): «نزل الأمر بالصدقة قبل أن ينزل لمن الصدقة؛ فسأل عمرو بن الجموح، فنزلت».

وقال الثعلبي: نزلت في عمرو بن الجموح؛ كان شيخاً كبيراً، فقال: يا رسول الله بماذا نتصدق؟ وعلى من ننفق؟ فنزلت».

كذا ذكره بغير إسناد<sup>(۲)</sup>.

وعزاه الواحدي لرواية الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس (٣).

وذكره ابن عسكر<sup>(٤)</sup> في «ذيل الإعلام» بلفظ: نزلت في عمرو بن الجموح، سأل عن مواضع النفقة، فنزلت: ﴿ يَسْكُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ ﴾.

ثم سأل بعد ذلك: كم النفقة؟ فنزلت الآية الأخرى: ﴿ قُلِ ٱلْعَفْو ﴾ [البقرة: ٢١٩] ونسبه إلى ابن فطيس.

قولٌ آخر: أخرج عبدالغني بن سعيد الثقفي ـ بسنده الواهي ـ عن عطاء، عن ابن عباس: «نزلت في رجل أتى النبي ـ ﷺ ـ فقال: إنّ لي ديناراً؟

فقال: «أنفقه على نفسك».

قال: إنّ لى دينارين؟

قال: «أنفقهما على أهلك».

<sup>(</sup>۱) في تفسيره ١٠٧/١ .وانظر الوسيط ٣١٨/١، وتفسير ابن كثير ٢٥١/١.

<sup>(</sup>۲) انظر البحر المحيط ۱٤١/۲، وبحر العلوم ٢٠٠٠١، وزاد المسير ٢٣٣/١، وتفسير البغوي ١٨٨/١، وتفسير الخازن ١٤٤/١، وتفسير القرطبي ٣٦/٣.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول للواحدي ص ٦٧ ـ ٦٨، وانظر الوسيط ٣١٨/١، والبحر المحيط ١٤١/٢، وزاد المسير ٣/٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) في المخطوطة: ابن عساكر وهو خطأ. وابن عسكر: هو محمد بن علي بن الخضر بن هارون الغساني، أبو عبدالله.

وقد ذيّل ابن عسكر على كتاب السهيلي بكتاب: «التكميل والإتمام». انظر مفحمات الأقران ص٣٣ .وانظر الإتقان ٣٣١/٢ (بتحقيقنا).

قال: إنّ لى ثلاثة؟

قال: «أنفقها على خادمك».

قال: إنّ لي أربعة؟

قال: «أنفقها على والدتك».

قال: فإنّ لى خمسة؟

قال: «أنفقها على قرابتك».

قال: فإنّ لى ستة؟

قال: «أنفقها في سبيل الله وهو أحسنها»(١).

وهذا سياق منكر؛ والمعروف في هذا المتن غير هذا السياق. وهو ما أخرجه أحمد، وأبو داود، والنسائي، وصححه ابن حبان والحاكم، عن أبي هريرة: «أنّ رجلًا رجاء إلى النبي - عليه وقال: يا رسول الله، معي دينار؟

قال: «أنفقه [٢/٨٧] على نفسك».

قال: يا رسول الله، عندي آخر؟

قال: «أنفقه على ولدك».

قال: عندي آخر؟

قال: «أنفقه على زوجتك».

قال: عندي آخر؟

قال: «تصدّق به على خادمك».

قال: عندي آخر؟

<sup>(</sup>١) انظر أسباب النزول للواحدي ص ٦٨، وانظر زاد المسير ٢٣٣/١.

قال: «أنت أبصر»(١).

ووقع عند أبي داود بلفظ: «تصدّق»؛ وعند غيره بلفظ: «أنفق».

وقدّم أبو داود: «الولد» على «الزوجة»؛ والنسائي: «الزوجة» على «الولد».

وهكذا ذكره الثعلبي عن أبي هريرة، لكن زاد بعد الولد: الوالدين، ثم القرابة. والباقي سواء، إلا أنه لم يذكر «الخادم»(٢).

(۱) رواه أبو داود في كتاب الزكاة، باب (٤٥) في صلة الرحم، حديث رقم (١٦٩٨) ١٣٢/٢.

والنسائي في كتاب الزكاة، باب (٥٤) تفسير ذلك ٥٤/٠.

وفي كتاب عشرة النساء، من سننه الكبرى، باب (۸۰) إيجاب نفقة المرأة وكسوتها، حديث رقم (۹۱۸۱) ۳۷۵- ۳۷۹.

وأحمد في المسند ٢٥١/٢ ـ ٤٧١.

والبخاري في الأدب المفرد (١٩٧) ص٧٨ ـ ٧٨.

والشافعي في مسنده (۲۰۹) ۲۳/۲ ـ ۲۶.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٦٦١٦) ٤٩٣/١١.

والحميدي في مسنده، حديث رقم (١١٧٦) ٢/٩٥٠.

والطحاوي في شرح المشكل، حديث رقم (٤٨٣ - ٤٨٥ - ٥٤٨٠) ١٠٢/١٤ -

وابن أبي الدنيا في العيال، حديث رقم (٨) ١٤١/١ ـ ١٤٢.

والحاكم في المستدرك ١٥/١٤.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٣٣٣٧) ١٢٦/٨ ـ ١٢٧.

وحديث رقم (٤٢٣٣) ٤٦/١٠.

وحديث رقم (٤٢٣٥) ٤٧/١٠ ـ ٤٨.

والبيهقي في سننه ٢٦٦٪.

وفي الشعب، حديث رقم (٣٤٢١) ٢٣٦/٣ \_ ٢٣٧.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (١٦٨٥ ـ ١٦٨٦) ١٩٢/٦ ـ ١٩٥.

وفي تفسيره ١٩٤/١.

والدارقطني في علله ١/١٠.

وانظر علل الدارقطني ٣٣٩/١٠ ـ ٣٤١.

(٢) وانظر معالم التنزيل ١٩٤/١.

وليس عندهم أنّ هذه الآية نزلت في ذلك.

وقال قتادة في سبب نزولها: «أهمتهم النفقة، فسألوا نبي الله ـ ﷺ ـ فنزلت ﴿ما أنفقتم من خير﴾».

وأخرج الطبري نحوه عن مجاهد(١).

- قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَ كُرَهُ لَكُمُ ۗ الآية [سورة البقرة: ٢١٦]

هي نحو قوله تعالى في سورة النساء: ﴿فَلَمَا كُنِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْفِنَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَغْشَوْنَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللَّهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةً﴾ الآية [النساء: ٧٧].

وكأنّ هذه سابقة على آية البقرة؛ فإنّ فيها نوع تسلية، وترغيب في امتثال الأمر بالقتال.

وأخرج الطبري من طريق أسباط، عن السدي، قال: «كره المسلمون القتال؛ فقال الله تعالى: عسى أن تكرهوا القتال وهو خير لكم.

يقول: إنّ في القتال: الغنيمة، والظهور، والشهادة (٢) ـ أي: اجتماعاً وافتراقاً ـ وفي تركه يفوت ذلك (٣).

- قوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢١٧]

أخرج الطبراني في المعجم الكبير، من طريق سليمان التيمي، عن الحضرمي - هو: ابن لاحق، وهو اسم بلفظ النسب، ثقة - عن أبي السوار العدوي - هو: حسان بن حريث على الراجح، ثقة - أيضاً -، عن

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٠٧٢) ٣٥٦/٢ وابن أبي حاتم في تفسيره برقم (١) (١) ٣٨١/٢ (٢٠٠٨)

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: الريادة. والمثبت من تفسير ابن أبي حاتم وتفسير الطبري.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٠٨١) ٣٥٨/٢ وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٣٠١٩) ٣٨٣/٢ (٢٠١٩)

جندب بن عبدالله، عن النبي - على -: «أنه بعث رهطاً، وبعث عليهم أبا عبيدة [١/٨٨] ابن الجراح فلما ذهب لينطلق بكى صبابة إلى رسول الله - على من وبعث عبدالله بن جحش مكانه، وكتب له كتاباً، وأمره أن لا يقرأ الكتاب حتى يبلغ مكان كذا وكذا، وقال: «لا تكرهن أحداً من أصحابك على المسير معك».

فلما قرأ الكتاب، استرجع، ثم قال: سمعاً وطاعة لله ورسوله.

فخبرهم الخبر، وقرأ عليهم الكتاب، فرجع رجلان، ومضى بقيتهم، فلقوا ابن الحضرمي، فقتلوه، ولم يدروا أنّ ذلك اليوم من رجب أو جمادى، فقال المشركون للمسلمين: قتلتم في الشهر الحرام، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ ﴾ الآية.

فقال بعضهم: إن لم يكونوا أصابوا وزراً، فليس لهم أجر.

فأنزل اللّهُ ـ عزّ وجلّ ـ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَكِيلِ ٱللّهِ أُوْلَئِيكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللّهُ ﴿ الآية ﴾ الآية (البقرة: ٢١٨](١).

وهذا سنده حسن، وقد علّق البخاري(٢) طرفاً منه في كتاب العلم من

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في سننه الكبرى، في كتاب السير، باب (۱۳۲) البكاء عند التشيع، حديث رقم (۱۸۰۳) (۸۸۰۳).

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (١٥٣٤) ١٠٢/٣ ـ ١٠٠٣.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٦٧٠) ١٦٢/٢ ـ ١٦٣.

والطبري في تفسيره، برقم (٤٠٨٧) ٣٦٢/٢.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٠٢٧) ٣٨٤/٢ و(٢٠٣٥) ٢/٣٨٧، و(٢٠٤٠) ٣٨٨/٢.

والسمرقندي في بحر العلوم ٢٠٢/١.

والبيهقي في سننه ١١/٩ ـ ١٢.

وقد قال الحافظ ابن حجر هنا: هذا سند حسن. وصححه في الفتح لغيره ١٥٥/١، وانظر تفسير ابن كثير ٢٥٢/١.

<sup>(</sup>٢) في كتاب العلم، باب (٧) ما يذكر في المناولة ١٥٣/١ ـ ١٥٤.

صحيحه. وأخرجه الطبري من هذا الوجه(١).

وهذه القصة قد ذكرها محمد بن إسحاق في كتاب المغازي<sup>(۲)</sup>؛ قال: حدثني الزهري ويزيد بن رومان، عن عروة بن الزبير، قال: بعث رسول الله \_ عبدالله بن جحش مقفّله من بدر الأولى، وبعث معه ثمانية رهط من المهاجرين، ليس فيهم من الأنصار أحد، وكتب له كتاباً، وأمره أن لا ينظر فيه حتى يسير يومين ثم ينظر فيه، فيمضي لما أمره به، ولا يستكره من أصحابه أحداً.

وذكر أسماءهم: فالأمير عبدالله بن جحش، وعكاشة بن محصن، وعتبة بن غزوان، وسعد بن أبي وقاص، وعامر بن ربيعة، وواقد بن عبدالله، وخالد بن البكير، وسهيل بن بيضاء.

قال: فلما سار عبدالله [٢/٨٨] ابن جحش يومين، فتح الكتاب فنظر فيه، فإذا فيه: «إذا نظرت كتابي، فَسِرْ حتى تنزل نخلة ـ بين مكة والطائف \_ فترصد بها قريشاً، وتعلّم لنا من أخبارهم».

فلما نظر عبدالله بن جحش في الكتاب، قال: سمع وطاعة.

ثم قال لأصحابه: قد أمر رسولُ الله \_ عَلَيْمُ \_ أن أمضي إلى نخلة»... إلى آخره.

فمن كان منكم يريد الشهادة، ويرغب فيها، فلينطلق؛ ومَنْ كره ذلك، فليرجع.

فأما أنا فإنّي ماض لأمر رسول الله - عَلَيْ -؛ فمضى، ومضى أصحابه معه، فلم يتخلّف عنه أحد.

<sup>(</sup>١) في تفسيره (٤٠٨٧) ٣٦٢/٢. وانظر التعليق السابق.

<sup>(</sup>۲) انظر سیرة ابن هشام ۲۰۱ ـ ۲۰۲.

وتفسير الطبري برقم (٤٠٨٥) ٢/٣٦٠ ـ ٣٦١.

وتفسير ابن أبي حاتم (٢٠٧٤) ٢/٥٨٥ (مختصراً)، و(٢٠٣٤) ٢/٣٨٦.

والواحدي في أسباب النزول ص٦٩. وانظر ما سيأتي.

وسلك على الحجاز حتى إذا كان بمعدن فوق الفرع ـ يقال له: نجران ـ أضلّ سعد وعتبة بعيراً لهما، كانا يتعقّبان عليه، فتخلّفا في طلبه.

ومضى عبدُالله ومَنْ معه حتى نزل بنخلة؛ فمرّت به عير لقريش تحمل زبيباً، وأدماً، وتجارة من تجارة قريش فيها: عمرو بن الحضرمي، وعثمان بن عبدالله بن المغيرة المخزومي، وأخوه نوفل بن عبدالله، والحكم بن كيسان مولاهم.

فلما رآهم القوم، خافوهم - وقد نزلوا قريباً منهم - فأشرف لهم عكاشة بن محصن وكان قد حلق رأسه، فلما رأوه أمنوا، وقالوا(١): قوم عُمار؛ فلا بأس علينا منهم.

وتشاور القوم ـ وذلك آخر يوم من جمادى ـ فقال القوم: والله، إن تركتم القوم هذه الليلة، ليدخلن الحرم، فليمتنعن به منكم؛ ولئن قتلتموهم، لنقتلنهم في الشهر الحرام.

فتردّد القوم، فهابوا الإقدام عليهم، ثم تشجّعوا عليهم، وأجمعوا على قتل مَنْ قدروا عليه منهم، وأخذ ما معهم.

فرمى واقد بن عبدالله عمرو بن الحضرمي بسهم (٢)، فقتله؛ واستأسر عثمان والحكم؛ وأفلت نوفل فأعجزهم.

وقدم عبدالله بن جحش وأصحابه بالغنيمة والأسيرين على رسول الله - ﷺ \_ [١/٨٩] بالمدينة (٣).

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: وقال. والمثبت من المصادر المخرجة للحديث.

<sup>(</sup>٢) بسهم. ليس في المخطوطة.

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في سننه ١٢/٩.

وفي الدلائل ۱۷/۳ ـ ۲۰.

والواحدي في أسباب النزول ص79.

والطبري في تفسيره، برقم (٤٠٨٥) ٣٦٠/٢ ـ ٣٦١.

قال الحافظ ابن حجر في الفتح ١٥٥/١: «وهو صحيح، وقد وجدته من طريقين: أسلم أن التربيخ المسالم التربيخ المسالم التربيخ المسالم التربيخ المسالم المسالم المسالم المسالم المسالم المسالم

إحداهما: مرسلة: ذكرها ابن إسحاق في المغازي، عن يزيد بن رومان. وأبو اليمان في =

قال ابن إسحاق: وقد ذكر بعض آل عبدالله بن جحش: أنّ عبدالله قال لأصحابه: إنّ لرسول الله \_ ﷺ - مما غنمتم الخمس - وذلك قبل أن يفرض الخمس من المغانم - فعزل خمس الغنيمة، وقسم سائرها بين أصحابه.

فلما قدموا على رسول الله \_ عَلَيْة \_ قال: «ما أمرتكم بقتال في الشهر الحرام».

فوقف العير، والأسيرين؛ وأبى أن يأخذ من ذلك شيئاً؛ فسقط في أيدي القوم، وظنوا أنهم قد هلكوا.

وعنَّفهم المسلمون فيما صنعوا؛ وقالوا لهم: صنعتم ما لم تؤمروا به.

وقالت قريش: قد استحلّ محمد وأصحابه الشهر الحرام: فسفكوا فيه الدم الحرام، وأخذوا فيه الأموال، وأسروا.

فقال من بمكة من المسلمين: إنما أصابوا ما أصابوا في جمادى.

وقالت اليهود ـ تتفاءل على المسلمين ـ: عمرو بن الحضرمي قتله واقد بن عبدالله: عمرو: عمرت الحرب.

والحضرمي: حضرت الحرب.

وواقد بن عبدالله: وقدت الحرب.

فجعل الله ذلك عليهم وبهم.

فلما أكثر الناس في ذلك، أنزل الله على رسوله: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلتَّهْرِ اللَّهُ عَلَى رسوله: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلتَّهْرِ ٱلْمَاتِ.

نسخته عن شعیب، عن الزهری، کلاهما عن عروة بن الزبیر.

والأخرى: موصولة. أخرجها الطبراني من حديث جندب البجلي بسند حسن. ثم وجدتُ له شاهداً من حديث ابن عباس عند الطبري في التفسير، فبمجموع هذه الطرق يكون صحيحاً» اه.

فلما نزل القرآن بهذا، فرّج الله عن المسلمين ما كانوا فيه، وقبض رسولُ الله \_ عَلَيْ \_ الخمس».

ورواه شعيب عن الزهري مختصراً؛ ومن طريقه أخرجه الواحدي (١)؛ وفيه: «وكان ابن الحضرمي أول قتيل قتل من المشركين بيد المسلمين؛ فركب وفد من كفار قريش حتى قدموا على النبي - عَلَيْ -، فقالوا: أتحل القتال في الشهر الحرام؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ ﴾ الآية».

وأخرجه عبدالرزاق، عن معمر، عن الزهري؛ وعن عثمان الجزري، عن مقسم  $[Y/\Lambda]$  نحو رواية شعيب باختصار؛ ولم يذكر عروة  $(Y/\Lambda)$ .

وزاد الزهري: «وكان ـ فيما بلغنا ـ يحرم القتال في الشهر الحرام، ثم أحلّ له بعد».

وأخرج عبد بن حميد من طريق الحكم بن أبان، عن عكرمة، فذكر القصة مختصرة.

وعنده: «وإنّ رجلًا من المشركين آذى رسول الله \_ ﷺ -، فقتله رجل من المسلمين، فأنكر عليه مَن كان معه».

وفي آخره: «فقال المسلمون لأصحاب السرية: قد عوفيتم من الإثم، فليس لكم أجر فأنزل الله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجُرُواْ ﴾ الآية».

ومن طريق حميد بن عبدالرحمٰن، عن أبي مالك في هذه القصة: «والمسلمون يرون أنه آخر يوم من جمادى الآخرة؛ وهو أول يوم من

<sup>(</sup>۱) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٦٨، والبيهقي في الدلائل ٢٠/٣ ـ ٢١. وانظر البداية والنهاية ٢٤٩/٣، وتاريخ الطبري ٢٥٣/٢.

 <sup>(</sup>۲) رواه عبدالرزاق في تفسيره ۸۷/۱ ـ ۸۸.
 والطبری فی تفسيره، برقم (۲۰۸۹) ۳٦٣/۳.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٠٢٣) ٣٨٤/٢.

وانظر تفسير ابن كثير ٢٥٢/١ ـ ٢٥٣.

رجب<sup>(۱)</sup>.

وفيه: «فقال المشركون: تزعمون أنكم تحلون الحلال، وتحرمون الحرام، وقد قتلتم في الشهر الحرام؟».

وعند الفريابي من طريق مجاهد في هذه الآية: «نزلت في رجل من بني سهم؛ كان في سرية، فمر بابن الحضرمي وهو يحمل خمراً من الطائف إلى مكة؛ وكان بين قريش والمسلمين عهد، [وقتله في آخر يوم من جمادى؛ أول ليلة من رجب، فقالت قريش: لنا عهد](٢)؛ وفي الشهر الحرام.

فنزلت تقول: الكفر، والصدّ عن سبيل الله، وما ذكره، كل ذلك أكبر من قتل ابن الحضرمي»(٣).

وأخرج الطبري<sup>(٤)</sup> من طريق أسباط، عن السدي هذه القصة بطولها، نحو سياق ابن إسحاق، وقال في أسمائهم: «أبو حذيفة بن عتبة، وعامر بن فهيرة؛ بدل عكاشة، وخالد».

وقال فيه: «وأمره أن لا يقرأه حتى ينزل بطن مَلَلٍ» وهو بفتح الميم واللام بعدها لام أخرى.

وقال: عبدالله بن المغيرة، والمغيرة بن عثمان؛ بدل عثمان بن عبدالله بن المغيرة، ونوفل أخيه.

وقال فيه: «وانفلت المغيرة».

وقال: «فكانت أوّل غنيمة غنمها الصحابة».

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٠٩٢) ٣٦٣/٢ ومجاهد في تفسيره ١٠٥/١.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين من هامش المخطوطة.

 <sup>(</sup>۳) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٠٨٨) ٣٦٢/٢ ـ ٣٦٣، ومجاهد في تفسيره ١٠٤/١ ـ
 ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٠٨٦) ٣٦١/٣ ـ ٣٦٢.

وقال [١/٩٠] فيه: «فطلبوا أن يفادوا بالأسيرين، فقال (١) النبي ـ ﷺ ـ: «حتى ننظر ما فعل سعد ورفيقه».

وقال فِيه: «فقالوا: يزعم محمد أنه يتبع طاعة الله؛ وهو أول مَن استحلّ الشهر الحرام».

وذكر ابن ظفَر أنه وقع في رواية قتادة: عبدالله بن واقد.

كذا قال، والمحفوظ: واقد بن عبدالله كما تقدّم.

ونقل حديث جندب من كتاب الأحكام لإسماعيل القاضي؛ فقال بدل أبي عبيدة بن الجراح: عبيدة بن الحارث بن المطلب.

\_ قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَكِيلِ اللَّهِ أَلَاكِنَكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ [سورة البقرة: ٢١٨].

تقدم في قوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلثَّمْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيدٍّ ﴾.

ونقل ابن ظفر، عن الزهري، قال: «لما فرّج الله عن أهل تلك السرية ما كانوا فيه من الغم للقتالهم في الشهر الحرام طمعوا في الثواب، فقالوا: يا نبي الله، أنظمع أن تكون هذه غزوة نعطى فيها أجر المجاهدين؟ فنزلت هذه الآية (٢).

[قد تقدم في القولة السابقة ما يتعلق بسبب نزول هذه الآية أيضاً] (٣).

ـ قوله تعالى: ﴿ يَسْنَالُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢١٩]

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: قال.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٠٤٢) ٣٨٨/٢ والطبري في تفسيره، برقم (٢٠٤٦) ٣٦٨/٢ ـ ٣٦٨/٢ عن عروة بن الزبير نحوه.

وقد رواه الواحدي في أسباب النزول ص ٦٩ من طريق ابن إسحاق، عن الزهري به ضمن حديث قتل عمرو بن الحضرمي السابق. وقد سبق تخريجه. وانظر الوسيط ٣٢٢/١، والوجيز ٥٨/١، والبحر المحيط ١٥١/٢، وتفسير ابن كثير ٢/٤٤١.

<sup>(</sup>٣) زيادة من هامش المخطوطة. وانظر التعليق السابق.

أسند الإمامُ أحمد، عن أبي هريرة، قال: «حرّمت الخمر ثلاث مرات؛ قدم رسول الله \_ ﷺ - المدينة؛ وهم يشربون الخمر، ويأكلون الميسر، فسألوا رسول الله \_ ﷺ - عن ذلك؟ فأنزل اللّه تعالى: ﴿يَسْعُلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِّ قُلَّ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَفِعُ لِلنّاسِ ﴾ الآية.

فقال الناس: لم تحرم علينا، إنما قال: ﴿فِيهِمَا إِثْمٌ ﴾.

فكانوا يشربون الخمر؛ حتى كان يوم من الأيام صلّى رجل المغرب، فخلط في قراءته، فأنزل اللّهُ تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقَرَبُوا الصَّكَوْةَ وَأَنتُمْ سُكَرَىٰ حَتَّى تَعَلَمُوا مَا نَقُولُونَ ﴿ الآية [النساء: ٤٣].

فكانوا يشربونها حتى يأتي أحدهم الصلاة [٢/٩٠] وهو مفيق؛ فنزلت: ﴿ يَكَأَيُّنَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّمَا الْخَتُرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَنِ ﴾ الآية [المائدة: ٩٠].

فقالوا: انتهينا يا رب<sup>(۱)</sup>.

وفي رجاله: أبو معشر المدني، وهو ضعيف.

وله شاهد من حديث ابن عمر (۲).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند ٢٥١/٢ ـ ٣٥٢ وفي سنده:

١ ـ أبو معشر، نجيح: ضعيف، لا يعرف.

٢ ـ أبو وهب مولى أبي هريرة. كما رجّحه الحافظ في التعجيل ص٢١٥ .قال ابن سعد: كان قليل الحديث. انظر التعجيل ص٢٢٥.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤١٤٦) ٣٧٤/٢.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٠٤٦) ٣٨٩/٢.

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (١٩٥٧) ص٢٦٤.

وفي سنده: محمد بن أبي حميد: ضعيف.

وانظر إتحاف الخيرة ٣٤٦/٤، وتفسير ابن كثير ١٧١/٣، ونصب الراية ٣٠٦/٤. وفي الباب عن أنس: عند ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (٢٠٤٨) ٣٨٩/٢ ـ ٣٩٠. وزيد بن علي: عند الطبري في تفسيره، برقم (٤١٤٨) ٣٧٤/٢ ـ ٣٧٥.

وستأتي بقية طرقه في تفسير سورة النساء؛ وتفسير سورة المائدة ـ إن شاء الله تعالى ـ.

وقال مقاتل في تفسيره (۱): «نزلت في عبدالرحمٰن بن عوف، وعلي بن أبي طالب، وعمر بن الخطاب، ونفر من الأنصار، أتوا رسول الله \_ عليه \_ فقالوا: أفتنا في الخمر والميسر؛ فإنهما مذهبة للعقل، مسلبة للمال.

فَأَنْزِلَ الله تعالى: ﴿ يَسْعُلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ ﴾ الآية ».

وقال الثعلبي: نزلت في عمر بن الخطاب، ومعاذ بن جبل، ونفر من الأنصار، قالوا: يا رسول الله، أفتنا في الخمر والميسر (٢).

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْمَفُو ۗ ﴾ تقدم [البقرة: ٢١٩]

وقال الثعلبي: حثّهم رسولُ الله \_ عَلَيْ \_ على الصدقة، ورغّبهم فيها، فقالوا: ماذا ننفق (٣٠٠؟.

فأنزل الله الآية (١).

ومن طريق ابن أبي ليلى، عن الحكم، عن مقسم، عن ابن عباس، قال: «ما يفضل أهلك»(٥).

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل ١١١/١ ـ ١١٢، وانظر تفسير البغوي ١٩١/١.

<sup>(</sup>٢) انظر معالم التنزيل ١٩١/١، وأسباب النزول للواحدي ص٧١، والوسيط ٣٢٢/١، وتفسير الخازن ١٤٨/١.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير الخازن ١٤٨/١، والبحر المحيط ١٥٦/٢، وتفسير البغوي ١٩٣/١.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٠٦٨) ٣٩٣/٢ .وانظر تفسير ابن كثير ٢٠٦/١.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢٠٦٩) ٣٩٣/٢. وسعيد بن منصور في تفسيره، حديث رقم (٣٦٥) ٨٣٨/٣. والطبري في تفسيره (٤١٨٨) ٣٧٦/٢.

وقال مقاتل بن سليمان (١٠): «أمر النبي ـ ﷺ ـ بالصدقة قبل أن تنزل الصدقات في «براءة»؛ فقال عمرو بن الجموح: كم ننفق؟ وعلى مَنْ ننفق؟ فقال: قال الله تعالى: ﴿قُلِ ٱلْمَفَوَّ ﴾ يقول: فضل قوتك.

فإنْ كان الرجل من أهل الذهب والفضة، أمسك الثلث وتصدّق بسائره. وإن كان من أهل [1/٩١] الزرع والنخل، أمسك ما يكفيه في سنته، وتصدّق بسائره. وإن كان مما يعمل بيده، أمسك ما يكفيه في يومه، وتصدّق بسائره.

فما زالوا على ذلك حتى نزلت آية الصدقات في «براءة»(٢).

- قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْيَتَكَيِّ قُلُ إِصْلَاحٌ لَمُّمْ خَيْرٌ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمُّ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٢٠]

أخرج أحمد، والنسائي، وعبد بن حميد، والحاكم، من طرق عن عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس: "لما نزلت: ﴿وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾، عزلوا أموال اليتامي؛ حتى جعل الطعام يفسد، واللحم ينتن، فذكر ذلك للنبي \_ ﷺ \_، فنزلت» (٣).

<sup>=</sup> والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٢٠٧٥) ٣٨٦/١١.

والنحاس في الناسخ والمنسوخ ص٥٣.

والبيهقي في الشعب ٣/٢٣٤.

ووكيع، وعبد بن حميد، وابن المنذر، كما في الدر المنثور ٢٥٣/١.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل ۱۰۷/۱ ـ ۱۰۸.

<sup>(</sup>٢) انظر الوسيط ٣٢٤/١، والخازن ١٠١/١، والقرطبي ٩/٣ ـ ٦٠، والبحر المحيط ١٥٨/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود في كتاب الوصايا، باب (٧)، حديث رقم (٢٨٧١) ٣/١١٤ ـ ١١٥. والنسائي في كتاب الوصايا، باب (١١) ما للوصي من مال اليتيم إذا قام عليه ٢٥٦/٦ ـ ٧٥٧.

وأحمد في المسند ١/٣٢٥ ـ ٣٢٦.

والحاكم في المستدرك ١٠٣/٢ ـ ٢٧٨ ـ ٢٧٩ ـ ٣٠٣ ـ ٣١٨.

والواحدي في أسباب النزول ص٧٢.

ولفظ إسرائيل عند أحمد؛ ولفظ النسائي من رواية أبي كُدَينة نحوه؛ وزاد: «ونزلت: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْيَتَنَيٰى ظُلْمًا ﴾ اجتنب الناس مال اليتيم وطعامه، فشق ذلك على الناس، فشكوا إلى النبي - ﷺ - ذلك، فأنزل الله تعالى: ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَنَيِّ قُلُ إِصْلَاحٌ لَمُمْ خَيَرٌ ﴾ إلى قوله: ﴿الْمَكِيمُ ﴾.

وأخرجه سفيان الثوري في تفسيره، من رواية أبي حذيفة النهدي عنه، عن سالم الأفطس، عن سعيد بن جبير مرسلًا (١)، لم يذكر ابن عباس، وهو أقوى؛ فإنّ عطاء بن السائب ممن اختلط، وسالم أتقن منه.

ووافق الثوري على إرساله قيسُ بن الربيع عن سالم؛ وسياقه أتم.

ولفظه: «كان أهل البيت يكون عندهم الأيتام في حجورهم، فيكون لليتيم الصرمة من الغنم، ويكون الخادم لأهل ذلك البيت، فيبعثون خادمَهم فيرعى للأيتام.

<sup>=</sup> والطبري في تفسيره ٢/ ٣٨٢ ـ ٣٨٣ ـ ٣٨٤.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢٠٨١) ٣٩٥/٢، وحديث رقم (٤٨٧٩) ٣٧٨/٣ من طريق جرير، عن عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس به.

قلت: سنده ضعیف، فیه: ۱ ـ عطاء بن السائب: ص

١ عطاء بن السائب: صدوق، اختلط، كما في التقريب ٢٢/٢ ورواية جرير بن
 عبدالحميد عن عطاء بعد الاختلاط. انظر الاغتباط ص٨٢ - ٨٣ وقد خولف:

٢ ـ خالف سالمُ الأفطس عطاء فرواه: عن سعيد بدون ذكر ابن عباس. وسالم: هو ابن عبطن الأفطس: ثقة، انظر التقريب ٢٨١/١ وروايته أرجح ـ كما أشار إلى ذلك الحافظ ابن حجر ـ وله متابع كما سيأتي. وانظر إتحاف المهرة ١٢٧/٧.

<sup>-</sup> فقد رواه الطبري في تفسيره، برقم (٢١٨٧) ٣٨٢/٢ من طريق عمرو، عن عطاء، عن سعيد، بدون ذكر ابن عباس، مختصراً. وله متابعات ـ سيذكرها الحافظ ابن حجر ـ فيما سيأتي إن شاء الله تعالى.

ـ ورواه من طريق علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس:

ابن أبي حاتم في تفسيّره، حدّيث رقم (٢٠٧٣) ٣٩٤/٢ مختصراً.

والطبري في تفسيره، برقم (٤١٩٤) ٣٨٣/٢ نحوه.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٣٠٢٠) ٢٥١/١٢ ـ ٢٥٢.

<sup>(</sup>١) انظر تخريجه فيما سبق.

ويكون لأهل البيت الصرمة من الغنم، والخادم للأيتام، فيبعثون خادم الأيتام يرعَى عليهم، فإذا كان بالرِسْل، وضعوا أيديهم جميعاً.

ويكون الطعام للأيتام، [٢/٩١] والخادم لأهل البيت؛ أو يكون الخادم للأيتام، والطعام لأهل البيت، فيأمرون الخادم فيصنع الطعام، فيضعون أيديهم جميعاً.

فلما نزلت: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ آمُوالَ ٱلْيَتَنَمَىٰ ظُلْمًا﴾ الآية، قالوا: هذه موجبة. فاعتزلوهم، وفرقوا ما كان من خلطة، فشق ذلك عليهم، وشكوا للنبي \_ ﷺ \_ فقالوا: إنّ الغنم ليس لها راع؛ والطعام ليس له مَنْ يصنعه؟ فقال: «قد سمع الله قولَكُم؛ فإنْ شاء أجابكم».

ف نولت: ﴿ وَيَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْمِتَكُونَكُ قُلُ إِصْلَاحٌ لَمُمْ خَيْرٌ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِنْ ثُخَالِطُوهُمْ فَإِنْ كُمَا لِطُوهُمْ فَإِخُوانُكُمُ ﴾ .

وعن قيس، عن أشعث بن سوّار، عن الشعبي: «لما نزلت: ﴿إِنَّ اللَّيِنَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْمِتَكِي ظُلْمًا﴾، اعتزلوا أموال اليتامي، حتى نزلت: ﴿وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمُ مُّ وَاللَّهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفْسِدَ مِنَ ٱلْمُصْلِحَ ﴾»(١).

وهذا مرسل يعضد الأول.

وجاء من وجه ثالث مرسل أيضاً: قال عبدالرزاق: «عن معمر، عن قتادة». . فذكر نحو الأول؛ وقال في روايته: «فلم يخالطوهم في مأكل، ولا مشرب، ولا مال؛ فشق ذلك على الناس، فأنزل الله تعالى: ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ النَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّ

وأخرجه عبد بن حميد عن يونس بن محمد، عن محمد بن شيبان

<sup>(</sup>۱) رواه الطبرى في تفسيره، برقم (٤١٩٣) ٣٨٣/٢.

<sup>(</sup>۲) رواه عبدالرزاق فی تفسیره ۲۸۹/۱.

والطبري في تفسيره ٣٨٢/٢.

وعبد بن حميد، وابن الأنباري، والنحاس، كما في الدر ٢٥٥/٢.

النحوي، عن قتادة (١).

لكن قال في روايته: «كان قد نزل قبل ذلك في سورة بني إسرائيل: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ آحَسَنُ ﴾، فكانوا لا يخالطونهم.

## وجاء من وجه رابع مرسل:

ذكر الثعلبي من طريق العوفي ـ بسنده عن ابن عباس ـ قال: «كانت العرب في الجاهلية يعظّمون شأن اليتيم، ويشدّدون أمره، حتى كانوا لا يؤاكلونه، ولا يركبون له دابة، ولا يستخدمون له خادماً، وكانوا يتشاءمون بملابسة أموالهم.

فلما جاء الإسلام، سألوا عن ذلك، فنزلت(٢).

هكذا حكاه الثعلبي عن ابن عباس [١/٩٢] من رواية عطية عنه.

وحكى مثله عن السدي $^{(7)}$ ، والضحاك $^{(4)}$ .

وحكى عن ابن عباس - من رواية على بن أبي طلحة - عنه: «لما نزل: ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ الآية، و ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَلَ ٱلْيَتَنَيٰ ظُلْمًا ﴾ الآية.

اعتزلوا أموال اليتامي» إلى آخره (٥).

قال: وعن قتادة $^{(7)}$ ، والربيع بن أنس مثله $^{(V)}$ .

وأخرج عبد بن حميد من طريق عبدالملك بن أبي سليمان، عن

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤١٨٩) ٣٨٢/٢ عن سعيد، عن قتادة.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤١٩٩) ٣٨٤/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم (٢٠٨٢) ٢ ،٣٩٥، والطبري (٤١٩٨) ٢/٣٨٤.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٢٠٠) ٣٨٤/٢.

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤١٨٩) ٣٨٢/٢ وقد سبق قريباً.

<sup>(</sup>٧) رواه الطبري في تفسيره، برقم (١٩١١) ٣٨٢/٢ ـ ٣٨٣.

عطاء بن أبي رباح، قال: «لما نزل في اليتامى ما نزل، اجتنبهم الناس: فلم يؤاكلوهم، ولم يشاربوهم، ولم يخالطوهم، فأنزل الله تعالى: ﴿إِصْلَاحٌ لَمُمُ لَمُ مُ خَيْرٌ ﴾، خالطهم الناس في الطعام، وفيما سوى ذلك»(١).

وقال مقاتل بن سليمان (٢): «لما نزلت: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ الْمَالَمُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمَالُهُ ، أشفق المسلمون ». . . فذكر نحو ما تقدّم . «فقال ثابت بن رفاعة الأنصاري: قد سمعنا ما أنزل الله \_ عز وجل \_؛ فعزلناهم ، والذي لهم ؛ فشق علينا وعليهم ، فهل تصلح لنا خلطتهم ؟ فيكون البيت والطعام واحداً ، والمخدمة ، وركوب الدابة ؟ فنزلت : ﴿وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخُونُكُمُ ﴾ .

يقول: ما كان لليتيم فيه صلاح فهو خير $^{(n)}$ .

- قوله تعالى: ﴿وَلَا نَنكِحُوا الْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلَأَمَةُ مُؤْمِنَكُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ ﴾ [سورة البقرة: ٢٢١]

قال ابنُ أبي حاتم: حدثنا أبو زرعة، ثنا عمرو بن حماد، ثنا أسباط، عن السدّي: «نزلت في عبدالله بن رواحة؛ وكانت له أمة سوداء، وأنه غضب عليها فلطَمَها، ثم فزع، فأتى النبيَّ \_ ﷺ \_، فأخبره.

فقال: «ما هي يا عبدالله؟».

قال: تصلي، وتصوم، وتحسن الوضوء، وتشهد أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله.

فقال: «يا عبدالله، هذه مؤمنة».

فقال: والذي بعثك بالحق، لأعتقنها وأتزوجها.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤١٩٥) ٣٨٣/٢، وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور ١٥٥٥/١.

<sup>(</sup>٢) في تفسيره ١١٢/١ ـ ١١٣ وانظر البحر المحيط ١٦١/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير الخازن ١/٣٤٥، وبحر العلوم للسمرقندي ٢٠٤/١، وتفسير ابن أبي حاتم ٣٩٠/٢.

فطعن عليه ناسٌ من المسلمين؛ وقالوا: نكح أمة! \_ وكانوا يريدون أن ينكحوا إلى المشركين [Y/9Y] وينكحوا المشركات رغبة في أحسابهن \_ فنزلت $^{(1)}$ .

ومن طريق بكير بن معروف، عن مقاتل بن حيان ـ في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنْكِمُوا الْمُشْرِكَةِ حَتَى يُؤْمِنَ ﴾ ـ: نزلت في أبي مرثد الغنوي: استأذن النبي ـ عناق أن يتزوجها ـ وهي امرأة مسكينة من قريش، وكانت ذات حظ من جمال، وهي مشركة، وأبو مرثد يومئذ مسلم ـ فقال: يا رسول الله إنها تعجبني.

فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَىٰ يُؤْمِنَ ﴾ إلى آخر الآية (٢).

وبه إلى مقاتل بن حيان: «بلغنا في قوله: ﴿وَلَأَمَةُ مُؤْمِنَكُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ ﴾: أنها كانت أمة لحذيفة سوداء، فأعتقها وتزوجها»(٣).

وقال الكلبي: عن أبي صالح، عن ابن عباس: «بعث رسول الله - على الله مكة لله من غني ـ يقال له: مرثد بن أبي مرثد، حليفاً لبني هاشم ـ إلى مكة ليخرج ناساً من المسلمين بها أسراء (٤)، فلما قدمها، سمعت به امرأة يقال لها: عناق ـ وكانت خليلة له في الجاهلية، فلما أسلم أعرض عنها ـ فأتته

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۲۱۰۲) ۳۹۸٪.

والطبري في تفسيره، برقم (٤٢٢٨) ٣٩١/٢.

وابن المنذر، كما في الدر المنثور ٧١٧٥١.

وذكره البغوي في تفسيره ١٩٥/١ ـ ١٩٦، وابن عطية في المحرر الوجيز ٢٩٧/١، وابن كثير في تفسيره ٢٧٧/١، والواحدي في الوسيط ٣٢٧/١.

ورواه الواحدي في أسباب النزول ص٧٣ عن السدي، عن أبي مالك، عن ابن عباس به. وانظر الناسخ للنحاس ص٤٥ - ٥٧.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۲۱۰۰) ۳۹۸/۲، والواحدي في أسباب النزول ص۷۳، وابن المنذر، وهو معضل. وانظر تفسير البغوي ۱۹۰/۱، وفتح القدير ۲۲٤/۱.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢١٠٣) ٣٩٩٩، وانظر الدر المنثور ٧٥٧/١.

<sup>(</sup>٤) في المخطوطة: سراً. ولعل الصواب ما أثبته.

فقالت: ويحك يا مرثد، ألا تخلو؟ فقال: إنّ الإسلام قد حال بيني وبينك؛ وحرّمه علينا، ولكن إن شئت تزوجتك. إذا رجعت استأذنت رسول الله \_ عَلَيْ \_ في ذلك.

فقالت له: أبي تتبرم؛ ثم استعانت عليه، فضربوه ضرباً شديداً، ثم خلوا سبيله.

فلما قضى حاجته بمكة، انصرف إلى رسول الله - ﷺ -، فأعلمه بالذي كان من أمره وأمر عناق، وما لقي بسببها.

فقال: يا رسول الله، أيحلّ لي أن أتزوجها؟

فنهاه عن ذلك؛ ونزلت: ﴿وَلَا نَنكِمُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ ﴾ الآية »(١).

وذكره مقاتل بمعناه وطوله، وقال في أوله: «كان أبو مرثد رجلًا صالحاً \_ واسمه أيمن \_ وكان المشركون أسروا ناساً من المسلمين، فكان أبو مرثد [١/٩٣] ينطلق إلى مكة مستخفياً؛ فيرصد المسلم ليلاً؛ فإذا خرج إلى البراز، خرج معه من يحفظه، فيتركه عند البراز، فينطلق أبو مرثد فيحمل الرجل على عنقه حتى يلحقه بالمدينة.

فانطلق مرة، فلقي عناقَ» فذكر قصتها (٢٠).

وقوله: إنّ أبا مرثد اسمه «أيمن»، منكر؛ والمعروف: أن اسمه «كنّاز»: بفتح الكاف، وتشديد النون، وآخره زاي منقوطة (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٧٣ ـ ٧٤. وسنده ضعيف جُداً، كما سبق التنويه بذلك.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل ١١٣/١ .وانظر الوسيط ٣٢٦/١، وبحر العلوم ٢٠٤/١، ومعالم التنزيل ١٩٥/١.

<sup>(</sup>٣) انظر معجم الصحابة لابن قانع ٣٨٩/٢، والآحاد والمثاني ٢٤٢/١، والطبقات لابن سعد ٢٤٧/٣، وأسد الغابة ٢٨٢/١، والإصابة ٣٦٩/٧، والتهذيب ٨٤٤٨.

# \_ قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٢٢]

أخرج مسلم من طريق ثابت البناني، عن أنس: «إنّ اليهود كانوا إذاحاضت المرأة منهم، لم يؤاكلوها، ولم يشاربوها، ولم يجامعوها في البيوت.

فأمرهم: أن يؤاكلوهن، ويشاربوهن، وأن يكونوا معهن في البيوت، وأن يفعلوا كلَّ شيء ما خلا النكاح.

فقالت اليهود: ما يريد هذا الرجل أن يَدَع شيئاً من أمرنا إلّا خالفنا فيه.

فجاء عبّاد بن بشر، وأسيد بن حضير، فأخبراه بذلك وقالا: يا رسول الله، أَوَلا ننكحهن في المحيض؟

فتمغر وجهُ رسول الله \_ عليه حتى ظننا أنه قد غضب عليهما. فقاما، فاستقبلهما هدية من لبن، فأرسل النبي \_ عليه في آثارهما، فسقاهما، فعلمنا أنه لم يغضب عليهما»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في كتاب الحيض، باب (۳) جواز غسل الحائض رأس زوجها وترجيله... حديث رقم (۳۰۲) ۲٤٦/۱.

وأبو داود في كتاب الطهارة، باب (١٠٢) في مؤاكلة الحائض ومجامعتها، حديث رقم (٢٥٨) ٦٧/١ \_ ٦٨.

وفي كتاب النكاح، باب (٤٦) في إتيان الحائض ومباشرتها، حديث رقم (٢١٦٥) . ٢٠١/٢.

والترمذي في كتاب التفسير، باب (٣) ومن سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٧٧) ٥/١٤/٠ \_ ٢١٤٠.

والنسائي في كتاب الطهارة، باب (١٨١) تأويل قول الله ـ عز وجل ــ: ﴿وَيَسْنَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ﴾ ١/٥٢/١.

وأخرج عبد بن حميد من طريق شيبان، عن قتادة: «كان أهل الجاهلية إذا حَاضت المرأة، لم يجامعوها في بيت، ولم يؤاكلوها في إناء، فأنزل اللهُ تعالى في ذلك، وحرّم فرجها، وأحلّ ما سوى ذلك»(١).

وقال مقاتل بن سليمان (٢٠): «نزلت هذه الآية في عمر بن الدحداح الأصناري ـ وهو من بلي: حي من قضاعة ـ فلما نزلت: ﴿فَاعَتَزِلُواْ ٱلنِّسَاءَ﴾،

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (٢٠٥٢) ص٣٧٣.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢١٠٨) ٢/٠٠٠.

والواحدي في أسباب النزول ص٧٤.

وأبو عوانة في مسنده ٣١١/١.

وابن المنذر في الأوسط (٧٨٦) ٢٠٤/٢.

والنحاس في الناسخ والمنسوخ ص٧٥ ـ ٥٨.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (١٣٦٢) ١٩٥/٤ ـ ١٩٦.

والبيهقي في سننه ٣١٣/١.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (٣١٤) ٢/٥٢٠ ـ ١٢٦.

وفي معالم التنزيل ١٩٦/١.

<sup>=</sup> وفي كتاب الحيض، باب (٨) ما ينال من الحائض. . ١٨٧/١.

وفي سننه الكبرى، في كتاب الطهارة، باب (١٦١) تأويل قول الله ـ عز وجل ـ: ﴿ وَيُسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعْرَلُواْ ٱلنِسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾، حديث رقم (٢٨١) ١٢٦/١.

وفي كتاب التفسير، من سورة البقرة، باب (١٣٨) ﴿وَيَشْنَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَاعْتَرِلُواْ ٱلنِّسَآةِ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾، حديث رقم (١١٠٣٧) ٣٠١/٦.

وابن ماجه في كتاب الطهارة، باب (١٢٥) ما جاء في مؤاكلة الحائض وسؤرها، حديث رقم (٦٤٤).

والدارمي في كتاب الطهارة، باب (١٠٧) مباشرة الحائض، حديث رقم (١٠٥٣) . ٢٦١/١

وأحمد في المسند ١٣٢/٣ ـ ١٣٣ ـ ٢٤٦.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٣٥٣٣) ٢٣٨/٦ ـ ٢٣٩.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٢٣٤) ٣٩٣/٢، وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور ٢٥٨/١.

<sup>(</sup>۲) في تفسيره ١/٥١١.

فأخرجوهن من البيوت، والفرش ـ كفعل العجم ـ ولم يؤاكلوهن في إناء [٢/٩٣] واحد.

فقال ناسٌ للنبي - عَلَيْ -: قد شقّ علينا اعتزال الحائض؛ والبرد شديد.

فقال: «إنما أمرتم باعتزال الفرج» وقرأ عليهم: ﴿ وَلَا نَقُرُهُ هُنَّ حَتَّى الْفُرْجُ » (١٠).

وقال الواحدي (۲): «قال المفسرون». . . فذكر هذا. لكن قال فيه: «فسأل أبو الدحداح عن ذلك رسول الله \_ ﷺ \_». . . فذكره.

وأخرج - أيضاً - من طريق سابق بن عبدالله البربري - بإسناده - إلى جابر، عن رسول الله - ﷺ - في قوله - عز وجل -: ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ ﴾: «قالت اليهود: مَنْ أتى امرأة من دبرها كان ولده أحول؛ وكان نساء الأنصار لا يدعن أزواجهن يأتونهن من أدبارهن؛ فجاؤوا إلى رسول الله - ﷺ - فسألوه عن إتيان الرجل امرأته وهي حائض، وما قالت اليهود.

فأنزل الله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعْتَزِلُواْ ٱلنِسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَى يَطْهُرْنَ فَأْتُوهُنَ عَنِي: الاغتسال \_ ﴿ فَإِذَا تَطَهَرْنَ فَأْتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ \_ يعني: القبل \_.

وقال: ﴿ نِسَآ وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ وإنما الحرث: حيث ينبت الولد، ويخرج منه (٣٠).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢١١٠) ٤٠٠/٢ عن مقاتل بن حيان. وابن المنذر، كما في الدر المنثور ٢٩٨/١. وانظر المحرر الوجيز ٢٩٨/١. وعندهم أنها أنزلت في ثابت بن الدحداح، هو وأبو الدحداح صاحب الحديقة.

<sup>(</sup>۲) في أسباب النزول ص٧٠.

<sup>(</sup>٣) رواه في أسباب النزول ص٧٤ - ٧٠. وسنده ضعيف. انظر الكلام في سابق هل هو البربري أم الرقي، أم هما واحد. في لسان الميزان ٢/٣ - ٣، والثقات ٢٣٣/٦. وحصيف: ضعيف. انظر تهذيب الكمال ٢٥٧/٨، وقد ضعفه الحافظ أيضاً لنكارة سياقه.

قلتُ: وهذا مع انقطاعه، فيه نكارة في سياقه.

\_ قوله تعالى: ﴿ نِسَآ أَكُمُ خَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّ شِغْتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣]

نزلت في حيي بن أخطب واليهود؛ قالوا للمسلمين: إنه لا يحلّ لكم أن تأتوا النساء إلّا مستلقيات؛ وإنّا نجد في كتاب الله: أنّ جماع المرأة غير مستلقية ذنب. فنزلت».

ذكره مقاتل بن سليمان (١)؛ وأصله في الصحيحين من حديث محمد بن المنكدر، عن جابر. ولفظه: «كانت اليهود تقول في الذي يأتي امرأته في قبلها من دُبُرها: إنّ الولد يكون أحول.

فأنزل اللَّهُ تعالى: ﴿ يِسَآ وُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِغْتُمُّ ﴾ (٢٠).

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل ١١٥/١.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في كتاب التفسير، من سورة البقرة، باب (۳۹) ﴿ نِسَآ وَكُمْ خَرْتُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّو شِنْتُمْ وَقَرْمُوا لِإَنْفُكِرُكُ ، حديث رقم (۲۵۲۸) ۱۸۹/۸.

ومسلم في كتاب النكاح، باب (١٩) جواز جماعه امرأته في قبلها من قدّامها ومن ورائها، من غير تعرّض للدبر، حديث رقم (١٤٣٥) ١٠٠٨/٢.

وأبو داود في كتاب النكاح، باب (٤٥) في جامع النكاح، حديث رقم (٢١٦٣) ٢٤٩/٢.

والترمذي في كتاب التفسير، باب (٣) من سورة البقرة، عقيب حديث رقم (٢٩٧٨) ٥/٥٠٠.

والنسائي في كتاب عشرة النساء من سننه الكبرى، باب (٢٤) تأويل قول الله جل ثناؤه: ﴿ يُنَاوُهُ: ﴿ يَكُمُ مُرَّتُكُمْ أَنَّ شِئْتُمُ ﴾، حديث رقم (٨٩٧٤ ـ ٨٩٧٥ ـ ٨٩٧٨) ﴿ يَنَاوُكُمْ مَرِّتُ لَكُمْ فَأْتُوا مَرِّئَكُمْ أَنَّ شِئْتُمُ ﴾، حديث رقم (٨٩٧٤ ـ ٨٩٧٥ ـ ٨٩٧٨)

وفي كتاب التفسير، من سورة البقرة، باب (٣٩) قوله تعالى: ﴿ نِمَآ وَكُمُ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُواْ حَرَّكُمُ أَنَّى شِتْتُمُ ﴾، حديث رقم (١١٠٣٨ ـ ١١٠٣٩) ٣٠٢/٦.

وابن ماجه في كتاب النكاح، باب (٢٩) النهي عن إتيان النساء في أدبارهن، حديث رقم (١٩٢٥).

والدارمي في كتاب الطهارة، باب (١١٣) إتيان النساء في أدبارهن، حديث رقم (١١٣٢) ٢٧٥/١.

وفي كتاب النكاح، باب (٣٠) النهي عن إتيان النساء في أعجازهن، حديث رقم (٢٢١٤) ١٩٦/٢.

وفي رواية لمسلم من طريق سهيل [1/9٤] ابن أبي صالح، عن ابن المنكدر: «قالت اليهود: إنّ الرجل إذا أتى امرأته باركة، كان الولد أحول»(١).

وفي لفظ: «إذا نكح امرأته مجبّية، جاء ولدها أحول».

وفي هذه الطريق: «إن شاء مجبّية، وإن شاء غير مجبّية، غير أن ذلك في صمام واحد».

أخرجه مسلم من رواية النعمان بن راشد، عن الزهري، عن محمد بن المنكدر بهذا (۲).

= وابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (١٦٦٦٢) ٣/٧١٥.

وعبدالرزاق في تفسيره ١/٨٩.

والحميدي في مسنده، حديث رقم (١٢٦٣) ٥٣٢/٢.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٢٠٢٤) ٢١/٤.

وسعيد بن منصور في كتاب التفسير من سننه، حديث رقم (٣٦٦) ٨٤٠/٣، وحديث رقم (٣٦٦) ٨٤٠/٣).

وابن أبي حاتم في التفسير، حديث رقم (٢١٣٣) ٤٠٤/ ـ ٤٠٤.

والطبري في تفسيره ٢٠٨/٢ ـ ٤٠٩.

والطحاوي في شرح المعاني ٣/٠٤.

والبزار في مسنده، حديث رقم (٢١٩٢) ١٤٨ ـ ٤٢ (كشف الأستار).

والإسماعيلي في معجم الشيوخ ١/١٠٥.

والواحدي في أسباب النزول ص٧٥ ـ ٧٦ ـ ٧٧، وفي الوسيط ٣٢٨/١ ـ ٣٢٩.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٤١٩٧) ٥١٢/٩.

والخطيب في تاريخ بغداد ٢٦٢/١٣.

وأبو نعيم في الحلية ١٥٤/٣.

والبيهقي في سننه ١٩٤/٧ ـ ١٩٥.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (٢٢٩٦) ٩/١٠٥، وفي معالم التنزيل ١٩٨/١.

- (۱) رواه مسلم في كتاب النكاح، باب. (۱۹) جواز جماعه امرأته في قبلها من قدامها ومن ورائها...، عقيب حديث رقم (۱۱۹) ۲۰۰۹.
- (٢) رواه مسلم في كتاب النكاح، باب (١٩) جواز جماعه امرأته في قبلها من قدامها ومن وراتها. حديث رقم (١١٩) ٢/١٠٥٠.

قال أبو حامد بن الشرقي<sup>(۱)</sup>: تفرّد به النعمان بن راشد، عن الزهري؛ وهذا الحديث يساوي مائة حديث.

وأخرج أبو داود، والدارمي، وإسحاق في مسنده: من طرق عن ابن إسحاق؛ والحاكم (٢) \_ واللفظ له \_: عن أبان بن صالح، عن مجاهد، قال: «عرضت القرآن على ابن عباس \_ ثلاث عرضات \_ من فاتحة الكتاب إلى خاتمته، أوقفه عند كل آية منه، فأسأله فيمن أنزلت، وفيمَ أنزلت.

فقلت: يا أبا عباس، أرأيت قول الله تعالى: ﴿ فَأَتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهُ عَالَى: ﴿ فَأَتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهُ ﴾؟

قال: من حيث أمركم اللَّهُ أن تعتزلوهنّ.

قال ابن عباس: إنّ هذا الحي من قريش كانوا يَشْرحون النساء بمكة؛ يتلذّذون بهن: مقبلات ومدبرات.

فلما قدموا المدينة، تزوّجوا إلى الأنصار، فذهبوا ليفعلوا بهنّ كما كانوا يفعلون بمكة، فأنكرن ذلك، وقلن: هذا شيء لم نكن نؤتّى عليه!

<sup>=</sup> والواحدي في أسباب النزول ص٧٧.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٤١٦٦) ٩/٤٧٤.

والبيهقي في سننه ١٩٥/٧.

<sup>(</sup>١) أسباب النزول ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في كتاب النكاح، باب (٤٥) في جامع النكاح حديث رقم (٢١٦٤) ٢٠٩/٢ ـ ٢٤٩/٢.

والدارمي في كتاب الطهارة، باب (١١٣) إتيان النساء في أدبارهن، حديث رقم (١١٢٠) ٢٧٣/١ بدون ذكر عرضة القرآن.

والطبري في تفسيره ٢/٨٠٤.

والواحدي في أسباب النزول ص٧٦ ـ ٧٧.

والحاكم في المستدرك ٢/١٩٥٠ ـ بدون ذكر العرضة ـ ٢٧٩.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١١٠٩٧) ٧٧/١١ - ٧٨.

والبيهقي في سننه ١٩٥/.

فانتشر الحديث، حتى انتهى إلى رسول الله \_ ﷺ -، فأنزل الله تعالى في ذلك: ﴿ نِسَآ وُكُمُ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْبَكُمْ أَنَى شِفَتُمْ ﴾.

قال: مقبلة، ومدبرة، وإنما يعني موضع الولد للحرث؛ يقول: ائت الحرث أنى شئت».

وأول الحديث عند أبي داود: «أن ابن عمر ـ والله يغفر له ـ أوهَم إنما كان هذا الحي من الأنصار ـ وهم أهل وثن  $^{(1)}$  ـ مع هذا الحي من اليهود» الحديث  $^{(7)}$ .

وقال ابن الكلبي: عن أبي صالح، عن ابن عباس: «نزلت هذه الآية في المهاجرين: لما [٢/٩٤] قدموا المدينة، ذكروا إتيان النساء فيما بينهم وبين الأنصار واليهود؛ من بين أيديهن، ومن خلفهن ـ إذا كان المأتَى واحداً في الفرج ـ فعابت اليهود ذلك إلّا من بين أيديهن خاصة، وقالوا: إنّا نجد في كتاب الله: أنّ كلّ إتيان يؤتى النساء غير مستلقيات دنس عند الله؛ ومنه يكون الحوَل، والخَبَل.

فذكر المسلمون ذلك لرسول الله \_ ﷺ -؛ وقالوا: إنّا كنا في الجاهلية، وبعد ما أسلمنا، نأتي النساء كيف شئنا، وإنّ اليهود عابت علينا.

فَأَكَدُب الله السيهود، وأنزل: ﴿ نِسَآ وَكُمْ خَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا خَرْتَكُمْ أَنَى اللهِ اللهُ اللهِ ال

يقول: الفرج مزرعة الولد؛ فأتوا حرثكم كيف شئتم: من بين يديها، ومن خلفها، في الفرج».

وأخرج أحمد، والترمذي، والنسائي، وابن حبان، من طريق يعقوب القمّي، عن جعفر بن أبي المغيرة، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: «جاء عمرُ بن الخطاب إلى رسول الله \_ ﷺ \_ فقال: هلكتُ.

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: دين. والمثبت من سنن أبي داود.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

قال: «وما ذاك؟».

قال: حوّلتُ رحلي البارحة.

فلم يردّ عليه شيئاً، فأوحي إلى رسول الله ـ ﷺ ـ هذه الآية: ﴿ نِسَآ وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثِكُمْ أَنَى شِفْتُمْ ﴾.

يقول: أقبل، وأدبر، واتقِ الدُّبُر والحيضة»(١).

وقد تقدّم مرسل سابق البربزي في الذي قبله.

وأخرج الطبري من طريق علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: «قوله: ﴿ فَأَتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّ شِئْتُمْ ﴾: يعني بـ «الحرث»: الفرج (٢).

وفي كتاب التفسير من سورة البقرة، باب (٣٩) قوله تعالى: ﴿ فِسَآ وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُواْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُواْ حَرْثُكُمْ أَنَّوْ الْمُعَالِي اللهِ عَالَى: ﴿ فِسَآ وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُواْ حَرْثُكُمْ أَنَّوْ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَرْبُكُمْ أَنَّوْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

وأحمد في المسند ٢٩٧/١.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٢٧٣٦) ١٢١/٥.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢١٣٤) ٢/٥٠٤.

والطبري في تفسيره ٤٠٩/٢ ـ ٤١٠.

والواحدي في أسباب النزول ص٧٧ ـ ٧٨.

والخرائطي في مساوىء الأخلاق، حديث رقم (٤٦٣) ص١٩٧ ـ ١٩٨.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٢٣١٧) ١٠/١٢ ـ ١١.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٤٢٠٢) ٥١٦/٩.

والبيهقي في سننه ١٩٨/٧.

والبغوي في معالم التنزيل ١٩٨/١.

وعبد بن حميد، وابن المنذر، والضياء في المختارة، كما في الدر المنثور ٢٦١/١.

قلت: في سنده:

١ ـ يعقوب بن عبدالله القمي: قال الدارقطني: ثقة. وقال الدارقطني: ليس بالقوي.
 انظر التهذيب ٢٩٠/١١ ـ ٣٩١، والتقريب ٣٧٦/٢ وقال: «صدوق يهم» اهـ، والكاشف
 ٢٥٥/٣.

<sup>(</sup>١) الواحدي في أسباب النزول ص٧٨. وانظر الدر المنثور ٢٦٥/١.

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي في كتاب التفسير، باب (۳) ومن سورة البقرة، حديث رقم (۲۹۸۰) در ۱۹۸۰. والنسائي في كتاب عشرة النساء من سننه الكبرى، باب (۲٤) تأويل قول الله جل ثناؤه: ﴿ نِسَآ أَكُمْ حَرِّثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرِّتُكُمْ أَنَى شِفَتُمْ ﴾، حديث رقم (۸۹۷۷) ۱۱٤/٥.

يقول: تأتيه كيف شئت: مستقبلة، ومستدبرة، وعلى ما أردت، بعد أن V تجاوز الفرج إلى غيره $V^{(1)}$ .

#### طرق أخرى:

قال عبد بن حميد: ثنا هاشم بن القاسم، عن المبارك ـ هو: ابن فضالة ـ عن الحسن: «إنّ اليهود كانوا قوماً حسّداً؛ فقالوا: يا أصحاب محمد، والله ما لكم أن تأتوا النساء إلّا من وجه واحد.

فَكَذَّبِهِمُ اللهُ تَعَالَى، [١/٩٥] وأَنزل: ﴿ نِسَآؤُكُمْ خَرْثُ لَكُمْ ﴾.

فخلّى بين الرجال وبين نسائهم، فيتفكه الرجل<sup>(٢)</sup> من امرأته: يأتيها إن شاء من قِبَل قُبُلها، وإنْ شاء من قِبَل دبرها، غير أنّ المسلك واحد»<sup>(٣)</sup>.

قال: وثنا عوف، عن الحسن، قال: «قالت اليهود للمسلمين: إنكم تأتون نساءكم كما تأتي البهائم بعضها بعضاً، تبركونهن.

فأنزل الله تعالى: ﴿ نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾.

فلا بأس أن يغشى الرجل المرأة كيف شاء، إذا أتاها في الفرج<sup>(3)</sup>. ومن طريق شيبان، عن قتادة نحو الأول إلى قوله: «وبين نسائهم<sup>(6)</sup>. ومن طريق حصين بن عبدالرحمٰن، عن مرّة الهمداني، قال: «قال

٢ - جعفر بن أبي المغيرة: ذكر ابن حبان في الثقات، ونقل عن أحمد بن حنبل توثيقه. وقال ابن منده: ليس بالقوي في سعيد بن جبير. انظر التهذيب ١٠٨/٢، والتقريب ١٣٣/١.

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره ٢/٠٠٠، والبيهقي في سننده ١٩٦/٧.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: فيتفكه الرجل من الرجل من امرأته.

<sup>(</sup>٣) رواه الدارمي في كتاب الطهارة، باب (١١٣) إتيان النساء في أدبارهن، حديث رقم (١١٢٥) ٢٧٤ ـ ٢٧٤.

وابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (١٦٦٧٤) ١٨/٥٠. وكذا وكيع، كما في الدر النثور ٢٦٢/١ وهو مرسل.

<sup>(</sup>٤) انظر الدر المنثور ٢٦٢/١.

<sup>(</sup>٥) انظر الدر المنثور ٢٦٢/١.

ناس من اليهود لناس من المسلمين: يأتي أحدكم امرأته باركة؟

فقالوا: نعم.

قال: فذكر ذلك للنبي \_ عَلَيْتُهُ \_، فنزلت (١٠).

وأخرج الطبري من طريق سعيد بن أبي هلال، أنّ عبدالله بن علي حدثه، أنه بلغه: «أنّ ناساً من أصحاب النبي - علي من اليهود قريب منهم - فجعل بعضهم يقول: إني لآتي امرأتي وهي مضطجعة.

ويقول الآخر: إني لآتيها وهي قاعدة.

ويقول الآخر: إني لآتيها وهي على جنب، أو: وهي باركة.

فقال اليهودي: ما أنتم إلّا أمثال البهائم؛ ولكنا إنما نأتيها على هيئة واحدة.

فأنزل الله تعالى: ﴿ نِسَآؤُكُمْ خَرْثُ لَكُمْ ﴾ الآية "(٢).

ومن طريق الحكم بن أبان، عن عكرمة: «جاء رجل إلى ابن عباس، فقال: أتيت أهلي في دُبُرها؛ وتبعت قول الله تعالى: ﴿فَأَتُوا حَرْثَكُمُ أَنَّ فِي مُنْتُمُ ﴾؛ فظننت أنّ ذلك لي حلال.

فقال: لا يا لُكَع، إنما قوله: ﴿أَنَى شِئَةً ﴾: قائمة، وقاعدة، ومقبلة، ومدبرة، في القبل، لا تعدوه إلى غيره (٣).

#### طريق أخرى عن ابن عباس:

أخرجها الطبري من طريق داود بن الحصين، عن عكرمة، عن ابن

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (١٦٦٧٠ ـ ١٦٦٧١) ٣/١٥٥. والطبري في تفسيره ٢/٥٠٥.

وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور ٢٦١/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره ٢٠٥/٢ .وانظر الدر المنثور ٢٦٢/١.

<sup>(</sup>٣) رواه عبد بن حميد، كما في الدر المنثور ٢٦٣/١ .وانظر تفسير الطبري ٤٠٦/٢.

عباس: «أنه كان يكره أن تؤتى المرأة في دبرها؛ ويقول: إنما الحرث من القبل الذي يكون [٢/٩٥] منه النسل والحيض. وينهى عن إتيان المرأة في دبرها، ويقول: إنما أنزلت هذه الآية: ﴿فَأْتُواْ حَرَّثَكُمْ أَنَّ شِئْتُمْ ﴿ ذَاكَ ظهرها لبطنها غير معاجزة؛ \_ يعني: الدبر \_ "(١).

## حديث آخر في ذلك عن أم سلمة:

أخرج أحمد ـ واللفظ له ـ، والترمذي، وعبد بن حميد، وغيرهم، من طريق عبدالله بن عثمان بن خثيم، عن ابن سابَط ـ هو: عبدالرحمٰن بن عبدالله بن سابَط ـ عن حفصة بنت (٢) عبدالرحمٰن، قال: «قلت لها: إني أريد أن أسألكِ عن شيء، وأنا أستحيى أن أسألكِ عنه.

قالت (٣): سَل يا ابن أخى عما بدا لك.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٣٢١) ٤٠٦/٢، وقد تداخل من طريقين هنا عند الحافظ ابن حجر. والذي عند الطبري من طريق داود: من أي وجه شئتم.

ثم رواه (٤٣٢٢) ٤٠٦/٢ من طريق العتكي، قال: ظهرها لبطنها غير معاجزه \_ يعني: الدبر \_.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في كتاب التفسير، من سورة البقرة، باب (٣) ومن سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٧٩) ٥/٥/٠٠.

والدارمي في كتاب الطهارة، باب (١١٣) إتيان النساء في أدبارهن، حديث رقم (١١١٩) ٢٧٢/١ ـ ٢٧٣.

وأحمد في المسند ٢٠٥/٦ ـ ٣١٠ ـ ٣١٨ ـ ٣١٩.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٦٩٧٢) ٤٠٧/١٢.

وعبدالرزاق في تفسيره ٩٠/١.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢١٣١) ٢٠٤/٢.

وابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (١٦٦٦٩) ١٧/٣.

والطحاوي في شرح المعاني ٤٢/٣ ـ ٤٣.

والطبري في تفسيره ٢/٩٠٤.

والبيهقي في سننه ١٩٥/٧ .وانظر الدر المنثور ٢٦٢/١. وسنده حسن، فيه:

عبدالله بن عثمان بن خثيم: صدوق. انظر تهذيب الكمال ٢٧٩/١٥ ـ ٢٨٢، والكاشف ٩٠/٢ ـ ٢٧٩، والتقريب ٢٣٢/١.

<sup>(</sup>٣) في المخطوطة: حفص بن، وهو خطأ.

قال: أسألك عن إتيان النساء في أدبارهن؟

فقالت (۱): حدثتني أم سلمة قالت: كانت الأنصار لا تجبّي؛ وكانت المهاجرون تجبّي؛ فتزوج رجل من المهاجرين امرأة من الأنصار فجبّاها، فأتت أم سلمة، فذكرت ذلك لها، فلما أن جاء النبي \_ على استحيت الأنصارية فخرجت، فذكرت ذلك أم سلمة لرسول الله \_ على -.

فقال: «ادعوها لمي» فدُعيت له.

فقال: ﴿ نِسَآ وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِغْتُمَّ ﴾ صماماً واحداً».

قال: والصمام: السبيل الواحد».

وأخرجه عبد بن حميد، عن عبدالرزاق، عن معمر، عن ابن خثيم، عن صفية بنت شيبة، عن أم سلمة (٢٠)؛ وسياقه أخصر من هذا.

وفي رواية أبي جعفر الطبري: «حفصة بنت عبدالرحمٰن بن أبي بكر، عن أم سلمة، قالت: تزوّج رجل امرأة، فأراد أن يجبيها، فأبت عليه، وقالت: حتى أسأل رسول الله \_ ﷺ \_.

قالت: فذكرت ذلك لي، فذكرته لرسول الله ـ عليه ـ.

فقال: «أرسلي إليها».

فلما جاءته قرأ عليها: ﴿ نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَى شِتْتُمُ ﴾ صماماً واحداً».

وفي رواية له: «قدم المهاجرون فتزوجوا [١/٩٦] في الأنصار؛ وكانوا يجبّون، وكانت الأنصار لا تفعل ذلك»(٣).

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: قال.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: فقال.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في المسند ٣١٠/٦، والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٨٣٧) ٣٥٦/٢٣.

قولٌ آخر: أخرج الطبري من طريق الحسن بن صالح، عن ليث، عن عيسى بن سنان، عن سعيد بن المسيب: "﴿ فَأَتُوا حَرْثَكُمُ أَنَى شِئَتُم ﴾: فإنْ شئتم فاعزلوا، وإن شئتم فلا تعزلوا»(١).

وأخرج الواحدي من طريق عبدالرحمٰن بن محمد المحاربي، عن ليث بن أبي سليم، عن أبي صبيح، عن سعيد بن المسيب: «أنه سئل عن قوله تعالى: ﴿فَأَتُوا حَرْثَكُمُ أَنَّ شِئْتُمُ ۖ فقال: نزلت في العزل»(٢).

قلت: هو سند ضعيف.

وقد أخرج عبد بن حميد، والطبري من رواية زائدة بن عمير: «سألت ابن عباس عن العزل.

فقال: ﴿ نِسَآ وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ الآية ، لفظ عبدٍ.

وفي رواية الطبري: «فقال: إن شئت فاعزل، وإن شئت فلا  $(7)^{(7)}$ .

قولٌ آخر: قال البخاري في التفسير في صحيحه(٤): حدثنا إسحاق ـ

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٤٣٣٨) ٢٠٨/٢.

وابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (١٦٦٧٣) ١٨/٥.

والدارمي في كتاب الطهارة، باب (١١٣) إتيان النساء في أدبارهنّ، حديث رقم (١١٣٠) ٢٧٤/١ .وانظر الدر المنثور ٢٧٤/١.

وعيسى بن سنان: لين الحديث. انظر التقريب ٩٨/٢، والكاشف ٢/٥١٣.

وليث: ضعيف. انظر التقريب ١٣٨/٢، والكاشف ١٣/٣، والمغني ٥٣٦/٢، والتهذيب 270/

<sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٧٨ وعنده: أبو صالح بدل: أبي صبيح. وليث: ضعيف. وقد سبق قريباً.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (١٦٦٦٣) ٣/٧١٥.

والطبري في تفسيره ٤٠٨/٢.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢١٣٦) ٢/٤٠٥.

والحاكم في المستدرك ٢٧٩/٢.

يعني: ابن راهويه \_، أنا النضر بن شميل، أنا عبدالله بن عون، عن نافع، قال: «كان ابن عمر إذا قرأ القرآن، لم يتكلّم حتى يفرغ منه.

قال: فأخذت عليه يوماً، فقرأ سورة «البقرة» حتى انتهى إلى مكان، فقال: تدري فيمَ أنزلت؟

قلت: لا.

قال: نزلت في كذا وكذا. ثم مضي».

وعن عبدالصمد: حدثني أبي \_ هو عبدالوارث بن سعيد \_، حدثني أيوب، عن نافع، عن ابن عمر في قوله تعالى: ﴿فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّ شِئْتُمُ ﴿ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ورواه محمد بن يحيى بن سعيد، عن أبيه ـ هو القطان ـ، عن عبيدالله ـ يعني ابن عمر ـ، عن نافع، عن ابن عمر. انتهى ما ذكره البخاري $^{(7)}$ .

وقد أشكل على كثير من الناس؛ وجزم الحميدي في «الجمع بين الصحيحين»: بأن الظرف الذي عبر عنه بقوله: «يأتيها في» هو الفرج.

<sup>=</sup> والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٢٦٦٣) ١٢٥/١٢.

ووكيع، وابن منيع، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه، والضياء في المختارة، كما في الدر المنثور ٢٦٧/١.

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب التفسير من سورة البقرة، باب (۳۹) ﴿ نِسَآ وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَاتُوا حَرْثُكُمْ أَتُوا كَمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّاللَّا اللَّالِمُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّالَ

 <sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التفسير من سورة البقرة، باب (٣٩) ﴿ نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّ شِئْتُمْ وَقَدِمُوا لِأَنفُولُمْ ﴾، حديث رقم (٤٥٢٧) ١٨٩/٨.

رواه البخاري في كتاب التفسير، من سورة البقرة، باب (٣٩) ﴿ نِسَآؤُكُمْ خَرْثُ لَكُمْ فَاتُواْ حَرْثُ لَكُمْ فَاتُواْ حَرْثُكُمْ أَنُوا الْإِنْسُوكُوْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ١٨٩/٨.

والطبراني في الأوسط، حديث رقم (٣٨٣٩) ٤٩٤/٤ \_ ٤٩٥.

والطبري في تفسيره ٧/٢.٤.

وابن حجر في تغليق التعليق ١٨١/٤.

وليس [7/97] كا قال الحميدي؛ وقد بيّنت في «تغليق التعليق» (١) ما هو مراد البخاري بإيراد الطرق الثلاثة عمن نقلها عنهم (٢).

أما طريق إسحاق: فرويناها في «مسنده»، وفي «تفسيره»:

قال: «أنا النضر بن شميل» فساقه كما ساقه البخاري سواء إلى قوله: «حتى انتهى إلى قوله تعالى: ﴿ نِسَآ وُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَنُواْ حَرْثَكُمْ أَنَى شِعْتُمْ ﴾.

فقال: أتدرى فيمَ أنزلت هذه الآية؟

قلت: لا.

قال: نزلت في إتيان النساء في أدبارهنّ».

وأما الرواية الثانية (٣): فأخرجها إسحاق ـ أيضاً ـ في «مسنده»، و«تفسيره»:

قال: «أنا عبدالصمد بن عبدالوارث»، فساقه كما ساقه البخاري إلى قوله: «يأتيها في» فقال في روايته: «يأيتها في الدبر».

وهكذا أخرجه أبو جعفر بن جرير الطبري في التفسير، عن أبي قلابة عبدالملك الرقاشي ـ عن عبدالصمد بن عبدالوارث به، سنداً ومتناً (١٤).

وأما الرواية الثالثة: فرويناها في «المعجم الأوسط» للطبراني (٥):

قال: نا علي بن سعيد، أنا أبو بكر محمد بن أبي عتاب الأعين، نا محمد بن يحيى بن سعيد القطان، ثنا أبي، عن عُبيدالله بن عمر، عن نافع،

<sup>(</sup>۱) تغليق التعليق ١٨٠/٤ ـ ١٨١.

<sup>(</sup>۲) انظر فتح الباري ۱۸۹/۸.

<sup>(</sup>٣) وجد في هامش المخطوطة: من هنا الكتاب من خط المؤلف.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه.

عن ابن عمر، قال: «إنما نزلت: ﴿ نِسَآ وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَى شِئْتُمُ ﴾ على رسول الله \_ ﷺ - رخصة في إتيان الدبر»(١).

قال الطبراني ( $^{(7)}$ : «لم يروه عن عُبيدالله إلّا يحيى القطان؛ تفرّد به ابنه محمد» ( $^{(7)}$  انتهى.

وأخرجه الحسن بن سفيان في «مسنده» عن أبي بكر الأعين.

وأخرجه أبو نعيم في "المستخرج" عن أبي عمرو بن حمدان (٤).

وأخرجه الحاكم في «المستدرك» عن محمد بن جعفر المزكي، كلاهما عن الحسن بن سفيان.

وقد تابع النضر بن شميل على روايته عن ابن عون، إسماعيلُ بن إبراهيم بن مقسم ـ المعروف بابن عليّة ـ، وإسماعيلُ بن إبراهيم الكرابيسي: [١/٩٧].

أما ابن علية: فقال أبو جعفر بن جرير الطبري في «تفسيره» (٢٠): «حدثنا يعقوب بن إبراهيم الدورقي، نا ابن عليّة، عن ابن عون»... فذكر مثل (٧٠) رواية النضر سواء.

وأما رواية الكرابيسي: فأخرجها ابن جرير - أيضاً - عن إبراهيم بن

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في الأوسط، حديث رقم (٣٨٣٩) ٤٩٤/٤ - ٤٩٥، وابن حجر في التغليق ١٨١/٤. وانظر تخريجه فيما سبق.

<sup>(</sup>٢) الأوسط ٤/٩٥٤.

<sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري ١٩٠/٨، وقد أفاض الحافظ ابن حجر في التعقيب على قوله هذا، بعدم التفرد.

<sup>(</sup>٤) انظر تغليق التعليق ١٨٢/٤.

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ في التغليق ١٨٢/٤: «ومن طريقه رواه نعيم في المستخرج، والحاكم في التاريخ، ورجاله ثقات» اه. وانظر التلخيص الحبير ٣٧٥/٣.

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٧) لفظ: مثل: من الهامش.

عبدالله، قال: نا أبو عمر الضرير، نا إسماعيل بن إبراهيم الكرابيسي، عن ابن عَون، عن نافع، قال: «كنت أمسك المصحف على ابن عمر، إذ تلا هذه الآية: ﴿ نِسَآ وُكُمُ حَرِّتُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرَّنَكُمْ أَنَى شِئَمُ اللهِ فَقال: نزلت هذه الآية في الذي يأتيها في دبرها (١).

وقد توبع يحيى القطان على روايته لهذا الحديث عن عبيدالله بن عمر؛ بخلاف ما زعم الطبراني أنه تفرّد به عن عبيدالله بن عمر.

وأخرج الدارقطني في «غرائب مالك» من طريق أبي بشير الدولابي، ثنا أبو الحارث أحمد بن سعيد، نا أبو ثابت محمد بن عبيدالله المدني، حدثني عبدالعزيز بن محمد الدراوردي، عن عبيدالله (٢) بن عمر بن حفص، وابن أبي ذئب، ومالك بن أنس \_ فرقهم كلهم \_ عن نافع، قال: «قال لي ابن عمر: أمسك على المصحف يا نافع.

فقرأ حتى أتى: ﴿ نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾.

قال لي: تدري يا نافع فيمَ نزلت هذه الآية (٣)؟

قال: قلت: لا.

قال: نزلت في رجل من الأنصار أصاب امرأته في دبرها؛ فأعظم الناس ذلك، فأنزل الله: ﴿ نِسَآ وُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ الآية.

قلت له: من دبرها في قبلها؟

قال: لا، إلّا في دبرها».

وتابع الدراوردي عن ابن أبي ذئب، أبو صفوان الأموي.

أخرجه الطبراني في «المعجم الأوسط»(٤)، وابن مردويه في «التفسير»،

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) لعل الصواب: عبيدالله. وكان في الأصل: عبدالله. انظر التلخيص الحبير ٣/٥٧٥.

<sup>(</sup>٣) ذكرها الحافظ ابن حجر في التلخيص الحبير ٣/٤٧٣ ـ ٣٧٥.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني في المعجم الأوسط، حديث رقم (٦٢٩٤) ١٦١/ - ١٦٦، وانظر الدر المنثور ٢٦٦/١.

كلاهما من طريق محمد بن علي بن زيد الصائغ المكي، عن يعقوب بن حميد، نا أبو صفوان ـ هو: عبدالله بن سعيد [١/٩٧] ابن عبدالملك ـ، عن ابن أبى ذئب به.

ورويناه في الجزء الثاني، من رواية حامد الرفاء تخريج الدارقطني.

قال الرفاء: حدثنا أبو أحمد بن عبدوس، نا علي بن الجعد، نا ابن أبي ذئب، عن نافع، عن ابن عمر، قال: "وقع رجل على امرأته في دبرها، فأنزل الله تعالى: ﴿ نِسَآ وَكُمْ خَرْتُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْتُكُمْ أَنَى شِتْتُمْ ﴾.

قال: فقلت لابن أبي ذئب: ما تقول أنت في هذا؟

قال: ما أقول فيه بعد هذا؟».

ورواه عن مالك أيضاً، إسحاق بن محمد القروي(١).

أخرجه الثعلبي من طريق محمد بن عيسى الطرسوسي، عن إسحاق؛ ولفظه: «كنت أمسك المصحف على ابن عمر، فقرأ هذه الآية، فقال: تدري فيمَ نزلت؟

قلت: لا.

قال: نزلت في رجل أتى امرأته في دبرها على عهد رسول الله \_ ﷺ -؛ فشق ذلك عليه، فنزلت».

ورواه عن نافع ـ غير (٢) مَنْ تقدم ذكره ـ جماعة، منهم: ابنه عبدالله، وعمر بن محمد بن زيد بن عبدالله بن عمر، وهشام بن سعد، وأبان بن صالح، وإسحاق بن عبدالله بن أبي فروة.

أما حديث عبدالله بن نافع: فأخرجه أحمد بن أسامة بن أحمد التجيبي

<sup>(</sup>١) انظر التلخيص الحبير ٣/٥٧٣.

<sup>(</sup>٢) لفظ: غير: من هامش المخطوطة.

في «فوائده»، من طريق أشهب: حدثني عبدالله بن نافع، عن أبيه، عن ابن عمر، قال: أصاب رجل امرأته في دبرها، فأنكر الناس ذلك، فأنزل الله عز وجل ـ: ﴿ نِسَآ وُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ الآية».

وبه إلى نافع، عن ابن عمر: أنه كان إذا قرأ السورة لا يتكلم حتى يختمها؛ فقرأ «سورة البقرة»، فمرّ بهذه الآية، فقال: أتدري فيمَ نزلت؟» فذكر ما تقدّم.

وبه إلى أشهب، قال لي عبدالله بن نافع: لا بأس به، إلا أن يتركه أحد تقذّراً».

وأما عمر بن محمد: فقال عبدالرزاق في "تفسيره" نا سفيان الثوري، عن عمر بن محمد بن زيد، عن نافع، [١/٩٨] عن ابن عمر في قسول عن عمر بن ألفًا كُور وَنَ مَا خَلَقَ لَكُور رَبُّكُم مِن العَالَمِينَ ( الشعراء: ١٦٥ ـ ١٦٦] أي: مثله من النساء ».

قال سلمة بن شبيب - الراوي عن عبدالرزاق -: «وبه يحتج أهل المدينة».

وأخرجه أحمد بن أسامة التجيبي في «فوائده»، بسنده إلى سلمة بن شبيب.

ونقل عن أصبغ بن الفرج أنه احتج بها لذلك.

وذكر أبو بكر بن العربي في «أحكام القرآن»(٢) عن محمد بن كعب القرظي: أنه احتج على الجواز بهذه الآية. وزاد: ولو لم يبح ذلك من الأزواج، ما قبح (...) انتهى.

وكذا نقل عن زيد بن أسلم، وابن الماجشون.

وأخرج أبو الشيخ بن حيان الأصبهاني في «فوائده»، من طريق

<sup>(</sup>١) انظر الدر المنثور ٥/٩٣، ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٢) انظر أحكام القرآن لابن العربي، وما بين القوسين بياض في المخطوطة.

عصام بن يزيد، عن الثوري، عن عمر بن محمد، عن نافع، عن ابن عمر: «أنه كان يتأوّل هذه الآية: ﴿ نِسَآ فُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّ شِئْتُمْ ﴾ أي: حيث شئتم (١٠).

وأما رواية هشام بن سعد: فأخرجه الطبراني (٢)، وابن مردويه، من طريق هارون بن موسى، عن أبيه؛ وأخرجه أحمد بن أسامة التجيبي في «فوائده»، من طريق معن بن عيسى؛ كلاهما: عن هشام بن سعد، عن نافع، قال: «قرأ ابن عمر هذه السورة، فمرّ بهذه الآية: ﴿نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ الآية، فقال: تدري فيم أنزلت هذه الآية؟

قلت: لا.

قال: في رجال كانوا يأتون النساء في أدبارهن».

وأما رواية أبان بن صالح: فأخرجها الحاكم في "تاريخه"، من طريق يعقوب بن إبراهيم بن سعد، عن أبيه، عن محمد بن إسحاق، عن أبان بن صالح، عن نافع؛ قال: "كنت أمسك المصحف على ابن عمر"... فذكر الحديث بطوله نحو ما تقدم.

وهو في القطعة التي انقطعت روايتها من صحيح ابن خزيمة.

أخرجه الحاكم عن أبي علي الحافظ [٢/٩٨] النيسابوري، عن ابن خزيمة؛ وقال أبو علي: «لم أكتبه إلّا عن ابن (٣) خزيمة» (٤).

وأما رواية إسحاق بن أبي فروة: فأخرجها أحمد بن أسامة التيجبي في «فوائده»، من طريق أبي علقمة القروي، عنه، من نافع قال: «قال لي ابن عمر: أمسك عليّ المصحف» فذكر الحديث بطوله نحو رواية الدراوردي، عن شيوخه الثلاثة.

<sup>(</sup>١) عصام بن يزيد: ينفرد ويخالف، وكان صدوقاً. انظر اللسان ١٦٨/٤.

<sup>(</sup>٢) انظر الدر المنثور ١/٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) لفظة: ابن: من هامش المخطوطة.

<sup>(</sup>٤) انظر الدر المنثور ٢٦٥/١.

وأما رواية مالك: فرواها عنه جماعة غير من تقدم: فأخرج الدارقطني في «غرائب مالك»، من طريق زكريا بن يحيى الساجي، نا محمد بن الحارث المدني، نا أبو مصعب، عن مالك، عن نافع، عن ابن عمر: «أنه قال: يا نافع، أمسك على المصحف.

قال: فقرأ عبدالله بن عمر حتى بلغ: ﴿ نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ الآية، فقال: يا نافع، أتدري فيمَ أنزلت هذه الآية؟

قلت: لا.

قال: نزلت في رجل من الأنصار أصاب امرأته في دبرها؛ فوجد في نفسه من ذلك، فسأل النبي \_ ﷺ \_، فأنزل \_ عز وجل \_ الآية».

قال الدارقطني: هذا ثابت عن مالك.

وأخرج \_ أيضاً \_ من طريق إسحاق بن محمد القروي، عن مالك نحوه؛ لكن قال: «أنزلت في الذي يأتي امرأته في دبرها».

وأخرجه دعلج في «غرائب مالك»، والثعلبي في «التفسير»: من طريق إسحاق المذكور.

ورواه عن عبدالله بن عمر جماعة غير نافع (١)، منهم: زيد بن أسلم:

أخرجه النسائي، والطبري، والحاكم: من طريق سليمان بن بلال، عنه، عن عبدالله بن عمر، قال: «أتى رجل امرأته في دبرها في عهد رسول الله ـ على الله الآية»(٢).

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: جماعة غير نافع جماعة.

<sup>(</sup>۲) رواه النسائي في كتاب عشرة النساء من سننه الكبرى، باب (۲۰) تأويل قول الله ـ جلّ ثناؤه ـ هذه الآية على وجه آخر، حديث رقم (۸۹۸۱) ۳۱٦/٥.

ثم قال: «خالفه هشام بن سعد: فرواه عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار [عن أبي سعيد]» اه.

والطبري في تفسيره ٤٠٨/٢.

والطحاوي في شرح المشكل، حديث رقم (٦١١٧) ١٠٠/١٥ من طريق سليمان بن =

قال ابن عبدالبر: «الرواية عن ابن عمر بهذا المعنى صحيحة؛ معروفة عنه، مشهورة من رواية نافع، فغير نكير أن يرويها زيد بن أسلم أيضاً».

قلتُ: وقد رواها [١/٩٩] غير نافع، وزيد.

فأخرج التسائي، والطبري، والطحاوي، والدارقطني (۱): من طريق ابن القاسم: «قلت لمالك، فقال لي: أشهد على ربيعة، يحدّثني عن سعيد بن يسار، أنه سأل عبدالله بن عمر، فقال...».

وعند الطبري: «إنّ ناساً يروون عن سالم؛ كذب العبدُ على أبي.

فقال مالك: أشهد على يزيد بن رومان أنه أخبرني عن سالم، عن ابن عمر» مثل ما قاله نافع.

بلال، عن زید بن أسلم، عن ابن عمر. وقد أشار النسائي إلى خلاف على زید فیه:
 أ ـ فرواه سلیمان بن بلال، عن زید بن أسلم، عن عبدالله بن عمر. وقد سبق تخریجه.

ب \_ وخالفه هشام بن سعد، فرواه عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار، عن أبي سعيد به:

رواه أبو يعلى في مسنده، حديث رقم (١١٠٣) ٣٥٤/٢ ـ ٣٥٥.

والطحاوي في شرح المشكل، حديث رقم (٦١١٨) ١٠/١٥ ـ ٤١٦. وفي شرح المعانى ٣٠/٠٤.

والطبري في تفسيره ٤٠٨/٢ (لكنه مرسل).

وهشام: قال ابن معين: ليس بذاك القوي.

وقال أبو حاتم: يكتب حديثه ولا يحتج به.

وقال النسائي: ضعيف.

انظر التهذيب ٣٩/١١ ـ ٤٠، والكاشف ١٩٦/٣، والتقريب ٣١٨/٢ .وانظر كلام الحافظ ابن حجر في الفتح، والتلخيص، وما سبق وسيأتي.

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في عشرة النساء من سننه الكبرى، باب (۲٤) تأويل قول الله جل ثناؤه: ﴿ نِسَآ وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرْثُكُمْ أَنَى شِنْكُمْ ﴾، حديث رقم (۸۹۷۹) ٥/٣١٥.

والدارمي في كتاب الطهارة، باب (١١٤) من أتى امرأته في دبرها، حديث رقم (١١٤) ٢٧٧/١ ببعضه.

والطبري في تفسيره ٧/٢.٤.

والطحاوي في شرح المعاني ١٤١/٣ ـ ٤٢ .وفي مشكل الآثار ١٥/٥١٥ ـ ٤٢٧.

وقد أنكر عبدالله بن عباس على عبدالله بن عمر هذا القول؛ ونسبه إلى الوهم في الفهم.

فقال: \_ فيما أخرجه أبو داود وغيره (١) \_، من طريق محمد بن إسحاق، عن أبان بن صالح، عن مجاهد، عنه \_ قال ابن عمر \_ والله يغفر له، قد أوهم \_: "إنما كان هذا الحي من الأنصار» فذكر القصّة.

وفي آخرها: «فأنزل الله: ﴿ نِسَآؤُكُمْ خَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا خَرْثَكُمْ أَنَى شِئْمُمُ ﴾ أَنَى شِئْمُمُ

يعنى: موضع الولد، أي: من قِبَل دبرها، أي: في قبلها».

وقد تقدّم في طرق القول الأول: بأنها تكون باركة، أو منبطحة.

وهذا الذي صار إليه أكثر العلماء؛ والمُبَيَّنُ يقضي على المُجْمَل. والله أعلم.

وقد جاء عن أبي سعيد الخدري، كنحو ما رواه نافع وغيره عن ابن عمر.

والقول في هذا، كالقول في حديث ابن عمر؛ لأنه إذا أولج وهي باركة، صار ذكره كالثغر للدابة، سواء كان الإيلاج في القبل، أم الدبر.

فحمله على القبل موافق للروايات الأولى؛ وهي أصح وأشهر [٢/٩٩]، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) ستق.

<sup>(</sup>٢) سبق قريباً ضمن تخريجنا لحديث ابن عمر \_ رضي الله تعالى عنهما \_.

وجاء نحو ذلك من مرسل خصيف، عن مجاهد: أخرجه عبد بن حميد من طريقه؛ ولفظه: «كانوا يجتنبون النساء في المحيض؛ فلا يجامعوهن في فروجهن، ويأتونهن في أدبارهن.

فسألوا النبي - عَن ذلك، فأنزل الله: ﴿ نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ الآية (١٠٠٠).

هكذا قال خصيف؛ والمحفوظ عن مجاهد: التشديد في ذلك، لا الرخصة.

## \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْمَلُوا اللَّهَ عُرْضَكَةً لِأَيْمَانِكُمْ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٢٤]

قال ابن الكلبي (٢): «نزلت في عبدالله بن رواحة؛ تنهاه عن قطيعة ختنه بشير بن النعمان؛ وذلك أنّ ابن رواحة حلف أن لا يدخل عليه أبداً، ولا يكلّمه، ولا يصلح بينه وبين امرأته؛ ويقول: قد حلفت بالله: أن لا أفعل؛ ولا يحلّ لي إلّا أن أبرً في يميني.

فأنزل الله تعالى الآية».

وقال مقاتل بن سليمان (٣): نزلت في أبي بكر الصديق وفي ابنه عبدالرحمٰن بن أبي بكر؛ وكان أبو بكر حلف أن لا يصله حتى يسلم.

وكان الرجل إذا حلف، قال: لا يحلّ إلّا أن أبرّ.

وكان هذا قبل أن تنزل الكفارة».

<sup>(</sup>۱) رواه الدارمي في كتاب الطهارة، باب (۱۱٤) من أتى امرأته في دبرها، حديث رقم (١١٤٥) ٢٧٧/١.

ومجاهد في تفسيره ١٠٧/١.

وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور ٢٦٣/١ .وانظر فتح الباري ١٩٠/٨.

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول للواحدي ص۷۸ ـ ۷۹. وانظر الوسيط ۳۳۰/۱، ومعالم التنزيل ۲۰۰/۱، وبحر العلوم ۲۰۶/۱.

<sup>(</sup>٣) في تفسيره ١١٦/١.

وعن ابن جريج: «نزلت في أبي بكر حين حلف: أن لا ينفق على مسطح حين خاض مع أهل الإفك» أخرجه الطبري(١).

وأخرج الطبري<sup>(۲)</sup> من طريق عمرو، عن<sup>(۳)</sup> أسباط، عن السدي: «أما قوله: ﴿عُرِّضَكَةً﴾ فيعرض بينك وبين الرجل الأمر، فتحلف بالله: لا تكلمه، ولا تصله.

وأما: ﴿أَن تَبَرُوا ﴾: فالرجل يحلف لا يبر ذا رحمه؛ فيقول: قد حَلَفْتُ.

فأمر الله أن لا يعرض بيمينه بينه وبين ذي رحمه، وليبره ولا يبالي بيمينه.

وأما: ﴿وَتُصْلِحُوا﴾: فالرجل يصلح بين الاثنين فيعصيانه، فيحلف: أن لا يصلح بينهما. وينبغي له أن يصلح ولا يبالي بيمينه.

قال: وهذا قبل أن تنزل الكفارة».

ومن طريق علي بن [١/١٠٠] أبي طلحة، عن ابن عباس: «المعنى: لا تجعلني عرضة ليمينك أن لا تصنع الخير؛ ولكن كفّر عن يمينك، واصنع الخير» (١).

ومن طريق العوفي، عن ابن عباس: «كان الرجل يحلف على الشيء من البر والتقوى لا يفعله؛ فنهى الله عن ذلك بهذه الآية»(٥).

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره 118/7 .وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (1187) . 1187 (مختصراً).

<sup>(</sup>٣) في المخطوطة: بن.

 <sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٢١٣/٢ ـ ٤١٤، وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢١٤٥)
 ٤٠٧/٢.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره ٢/٤١٤.

ومن طریق سعید بن جبیر<sup>(۱)</sup>، ومجاهد<sup>(۲)</sup>، ومکحول<sup>(۳)</sup>، وإبراهیم النخعي<sup>(٤)</sup>، نحو ذلك<sup>(٥)</sup>.

قال عبدالرزاق: أنا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه في هذه الآية: ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَكَةً لِأَيْمَنِكُمْ أَن تَبَرُّوا ﴾: هو الرجل يحلف على الأمر الذي لا يصلح؛ يعتل بيمينه.

يقول الله: ﴿أَن تَبَرُّوا وَتَنَقُوا ﴾، يقول: هو خير من أن يمضي على ما لا يصلح؛ فإن حلف كفّر يمينه، وفعل الذي هو خير، فأنزل الله الآية» (٢).

وعن معمر، عن قتادة، نحوه<sup>(٧)</sup>.

وأخرجه عبد بن حميد، عن عبدالرزاق.

وأخرجه \_ أيضاً \_ من طريق إسرائيل، عن السدي، عن مَنْ حدثه عن ابن عباس، قال: «هو الرجل يحلف: لا يكلم قرابته أو مسلماً، أو لا

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره ٢/٤١٣ ـ ٤١٤.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢١٤٦ ـ ٢١٤٩ ـ ٢١٥٦) ٤٠٧/٢ ـ ٤٠٩.

وعبدالرزاق في تفسيره ٩١/١.

<sup>(</sup>۲) مجاهد في تفسيره ۱۰۷/۱.

والطبري في تفسيره ٢/١٤٪.

وابن أبي حاتم في تفسيره ٢/٧٠٤.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٢/٤١٥، وابن أبي حاتم في تفسيره ٢/٧٠٠.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ١٣/٢ ـ ٤١٤.

وعبدالرزاق في تفسيره ٩١/١.

وابن أبي حاتم برقم (٢١٥٨) ٢/٢٠٤.

<sup>)</sup> انظر أحكام القرآن للجصاص ٤٢٨/١.

<sup>(</sup>٦) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٩٢/١، والطبري في تفسيره ٢١٢/٢.

<sup>(</sup>۷) رواه عبدالرزاق في تفسيره ۱۹۰/۱.

وابن أبي حاتم في تفسيره ٤٠٧/٢.

والطبري في تفسيره ٤١٣/٢.

يتصدّق، أو لا يقرض، أو لا يصلح بين اثنين.

يقول: قد حلفتُ!

فلا تجعلوا الله عرضة لأيمانكم؛ وكفّر عن يمينك<sup>(١)</sup>.

وعن إسرائيل، عن منصور، عن إبراهيم، نحوه (٢).

وأخرج عبدٌ \_ أيضاً \_ من طريق الربيع بن أنس: «كان الرجل يحلف أن لا يصل رحمه، ولا يصلح بين الناس، فنزلت<sup>(٣)</sup>.

## وجاء في سبب ذلك قول آخر:

أخرجه الطبري من طريق ابن لهيعة، عن أبي الأسود، عن عروة، عن عائشة، في هذه الآية، قالت: «لا تحلفوا بالله وإن بررتم»(٤).

قال الطبري<sup>(٥)</sup>: «أولى الأقوال: تأول مَن قال: لا تجعلوا الحلف بالله حجة لكم في ترك فعل الخير فيما بينكم.

وذلك أنّ «العرضة» في اللغة: القوة.

والمراد بها هنا: الحجة.

فالمعنى: لا تجعلوا [٢/١٠٠] اليمين بالله حجة لأيمانكم أن لا تفعلوا الخير؛ فليفعل، ويحنث، ثم يكفّر.

وقد ذكرت الكفارة في آية المائدة.

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره ٢/٢/٤ ـ ٤١٣.

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره ۱۳/۲ ـ ٤١٤، وسعيد بن منصور في سننه، برقم (۳۷۱ ـ ۳۷۱)
 (۳۷٤ ـ ۸٦٨/۳ (۳۷٤ ـ ۸٦٨/۱).

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٢/٤١٤.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٢/٤١٤.

<sup>(</sup>۵) في تفسيره ۲/۱۵٪.

\_ قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نِسَآبِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشَهُرٍّ ﴾ الآية [البقرة:

قال عبد بن حميد: نا يونس، عن شيبان، عن قتادة: «كان أهل الجاهلية يعدّون الإيلاء طلاقاً؛ فحدّ لهم أربعة أشهر.

فإن فاء فيها، كفّر يمينه، وكانت امرأته؛ وإنْ مضت أربعة أشهر، ولم يفيء فيها، فهي تطليقة»(١).

وذكر الثعلبي<sup>(۲)</sup> عن سعيد بن المسيب: «كان الإيلاء من ضرار أهل الجاهلية؛ كان أحدهم لا يريد المرأة، ولا يحب أن يتزوّجها غيره، فيحلف أن لا يقربها أبداً، فكان يتركها كذلك: لا أيّماً، ولا ذات بعل.

وكانوا يفعلون ذلك في الجاهلية والإسلام؛ فجعل اللهُ الأجَل الذي يعلم به ما عند الرجل في المرأة أربعة أشهر؛ وأنزل: ﴿لِلَّذِينَ يُؤَلُونَ مِن نِسَآبِهِمْ رَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ ﴾ الآية».

وذكر الواحدي من طريق الحارث بن عبيد، نا عامر الأحول، عن عطاء، عن ابن عباس؛ قال: «كان إيلاء أهل الجاهلية: السنة، والسنتين، وأكثر من ذلك؛ فوقّتَ اللّهُ أربعةَ أشهر.

فمن كان إيلاؤه أقل من أربعة أشهر، فليس بإيلاء"(٣).

=

<sup>(</sup>١) انظر الدر المنثور ٢٧٠/١.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الطبرى ٤٣٣/٢، وأسباب النزول للواحدي ص٧٩.

<sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٧٩.

وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (١٨٨٤) ٢٧/٢.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١١٣٥٦) ١٥٨/١١ ـ ١٥٩.

والخطيب في تألي تلخيص المتشابه، حديث رقم (٣١١) ١٢/٢ - ٥١٣.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَثَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَثَةَ قُرُوَّءً ﴾ [البقرة: ٢٢٨]

يأتي كلامُ قتادة ومقاتل بن حيان في ذلك في قوله تعالى: ﴿ ٱلطَّلَاقُ مَرَّتَانِّ ﴾ إن شاء الله.

ز \_ قـولـه تـعـالـى: ﴿وَلَا يَعِلُ لَمُنَ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِى أَرْحَامِهِنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]

قال عبدالرزاق<sup>(۱)</sup>: أنا معمر، عن [1/1·1] قتادة، في قوله: ﴿وَلَا يَكُتُمُنَ مَا خَلَقَ اللّهُ فِي آَرَهَامِهِنَ﴾. قال: «كانت المرأة تكتم حملها حتى تجعله لرجل آخر؛ فنهاهن الله عن ذلك».

ورواه عبدٌ من طريق شيبان؛ والطبري (٢) من طريق سعيد؛ كلاهما عن قتادة. ولفظه: «لتذهب بالولد إلى غير أبيه، فكره الله ذلك لهنّ».

وفي رواية له: «وتكتم ذلك مخافة الرجعة، فنهى الله عن ذلك».

قولٌ آخر: أخرج الطبري<sup>(٣)</sup> من طريق أسباط بن نصر، عن السدي، في هذه الآية: «نزلت في رجل يريد أن يطلّق امرأته، فيسألها: هل بك حمل؟ فتكتمه إرادة أن تفارقه، فيطلقها وقد كتمت، فيضيع<sup>(٤)</sup>.

\_ قوله تعالى: ﴿ الطَّلَقُ مَرَّتَانَّ فَإِمْسَاكُ مِمَعُرُونٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنِّ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٢٩]

والبيهقي في سننه ٧/ ٣٨١. وانظر الناسخ والمنسوخ لابن العربي ص٥٥٠.
 قلت: سنده ضعيف، فيه:

١ ـ عامر بن عبدالواحد الأحول: زينة أحمد، ووثقه أبو حاتم.
 قال في التقريب ٣٨٩/١: «صدوق يخطىء» اهـ، وانظر الكاشف ١/٤٥.
 ٢ ـ الحارث بن عبيد: مجهول. انظر التقريب ١٤٢/١.

<sup>(</sup>۱) رواه عبدالرزاق في تفسيره ۹۲/۱، والطبري في تفسيره ٤٦٢/٢ ـ ٤٦٣.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره ۲/۲٪.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٢٣/٢.

<sup>(</sup>٤) في الطبري: وقد كتمته حتى تضع...

قال مالك في «الموطأ»<sup>(۱)</sup>: عن هشام بن عروة، عن أبيه، قال: «كان الرجل إذا طلّق امرأته ثم ارتجعها قبل أن تنقضي عدّتها، كان ذلك له ـ وإنّ طلّقها ألف مرة ـ.

فعمد رجل إلى امرأة له فطلقها؛ ثم أمهلها حتى إذا شارفت انقضاء عدّتها، ارتجعها ثم طلّقها. وقال والله لا آويك إلى، ولا تخلين أبداً.

فَأْنَــزَلَ الله \_ عــز وجــل \_: ﴿ اَلطَّلَقُ مَرَّتَانَّ فَإِمْسَاكُ مِمَعُرُونٍ أَوْ نَسْرِيحُ اللهِ عِلَا . بِإِحْسَنَتْ ﴾ . هكذا ذكره مرسلًا .

<sup>(</sup>۱) رواه مالك في الموطأ في كتاب الطلاق، باب ((79) جامع الطلاق، حديث رقم ((40)) (40).

والترمذي في سننه في كتاب الطلاق، باب (١٦) عقيب حديث رقم (١١٩٢) ٤٩٧/٣ من طريق ابن إدريس عن هشام به.

ثم قال: «وهذا أصح من حديث يعلى بن شبيب» اه.

وقال في العلل، عقيب حديث رقم (٣٠٥) ص١٧٥: «فسألت محمداً عن هذا الحديث؟ فقال: الصحيح عن هشام، عن أبيه مرسلًا» اه.

والواحدي في أسباب النزول ص٧٩ ـ ٨٠ من طريق مالك.

وابن أبي حاتُّم في تفسيره، حديث رقم (٢٢٠٦) ٤١٨/٢ من طريق عبدة.

والطبري في تفسيره ٢٩/٧٤ ـ ٧٠٠ من طريق ابن إدريس وجرير.

والبيهقي في سننه ٧/٤٤٤ من طريق ابن عون.

كلهم رووه عن هشام، عن أبيه مرسلًا ـ بدون ذكر عائشة ـ.

وخالفهم: يعلى بن شبيب فرواه عن هشام، عن أبيه، عن عائشة:

رواه الترمذي في كتاب الطلاق، باب (١٦) حديث رقم (١١٩٢) ٤٩٧/٣، وفي العلل الكبير، حديث رقم (٣٠٥) ص١٧٤.

والواحدي في أسباب النزول ص٠٨٠.

والبيهقي في سننه ٣٣٣/٧.

والحاكم في المستدرك ٢٧٩/٢ ـ ٢٨٠.

ولوين في جزئه، حديث رقم (٧) ص٣٠.

والمزي في تهذيب الكمال ٢٠/٢٦.

ويعلى: ضعيف. انظر التقريب ٣٧٨/٢.

وقد خالف يعلى ـ مع ضعفه ـ جماعة من الثقات فروايتهم المرسلة أولى، كما رجحه البخاري والترمذي ـ فيما سبق نقله.

وكذا سمعناه \_ عالياً \_ في مسند عبد بن حميد: نا جعفر بن عون، عن هشام.

ولفظه: «كان الرجل يطلّق امرأته ثم يراجعها؛ ليس لذلك شيء يُنتهى إليه. . فقال رجل من الأنصار»... فذكره.

وفيه: «فذهبت إلى رسول الله \_ ﷺ \_ تشكو ذلك، فأنزل الله: ﴿ الطَّلَقُ مَرَّتَانٌّ ﴾ الآية.

فاستقبل الناس أمراً جديداً: مَنْ كان طلَّق، ومَنْ لم يطلَّق»(١).

ووصله يعلى بن شبيب، عن هشام، موصولًا بذكر عائشة (٢).

وقع لنا بعلو في «جزء لوين»<sup>(٣)</sup> [٢/١٠١].

وأخرجه الترمذي (٤) عن قتيبة عنه؛ وفيه: «يطلّق امرأته ما شاء، وهي امرأته إذا ارتجعها وهي في العدة ـ وإن طلّقها مائة مرة، أو أكثر ـ» فذكر نحو رواية جعفر؛ لكن لم يقل: من الأنصار.

وفيه: «فذهبت المرأة حتى دخلت على عائشة، فجاء النبي \_ ﷺ \_، فأخبرته فسكت حتى نزلت: ﴿الطَّلَقُ مَرَّتَانٌ ﴾ الآبة.

قالت عائشة: فاستأنفت الناس الطلاق مستقبلًا: مَنْ كان طلّق، ومَنْ لم يكن طلّق».

<sup>(</sup>١) انظر التعليق السابق.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) رواه لوين في جزئه، حديث رقم (٧) ص٣٠.

ولُوَيْن: هو الحافظ الثقة الإمام أبو جعفر محمد بن سليمان بن حبيب بن جبير المصيصي الأسدي المعروف ب(لُوَيْن) ولد سنة ١٢٧ هجرية تقريباً. لقب بذلك: لأنه كان يبيع الدواب ببغداد، فيقول: هذا الفرس له لوين، هذا الفرس له فُديد. فلقب بلوين.

وقال الأزدي: قال لوين: لقبتني أمي لويناً وقد رضيت.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه قريباً.

ثم أخرجه من رواية عبدالله بن إدريس، عن هشام، مرسلًا أيضاً. وقال (١): هذا أصحّ من حديث يعلى بن شبيب.

قلت: ووصل الطبري (٢) رواية ابن إدريس؛ ولفظه: «قال رجل لامرأته على عهد النبي \_ ﷺ \_: لا آويك، ولا أدعك تخلين: أطلّقك، فإذا دنا أجل عدتك راجعتك.

فأتت النبيَّ \_ عَلِيْهُ \_، فأنزل الله: ﴿ الطَّلَكُ مَرَّتَانَّ ﴾ الآية ».

وقال عبدالرزاق<sup>(٣)</sup>: عن معمر، عن قتادة: «كان الطلاق ليس له وقت، حتى أنزل الله: ﴿ الطَّلَقُ مَرَّتَانٍّ ﴾».

وأخرجه الطبري<sup>(٤)</sup> من رواية سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، قال: «كان أهل الجاهلية يطلق أحدهم امرأته ثم يراجعها، لا حد في ذلك، هي امرأته ما راجعها، فجعل الله حد ذلك إلى ثلاثة قروء، وجعل حد الطلاق ثلاث تطلبقات».

ونقل الثعلبي عن مقاتل بن حيان والكلبي، قالا: «كان الرجل<sup>(٥)</sup> في أول الإسلام، إذا طلّق امرأته وهي حبلي، فهو<sup>(٢)</sup> أحق برجعتها ما لم تضع ولدها، إلى أن نسخ الله تعالى ذلك بقوله: ﴿ٱلطَّلَقُ مَرَّتَانِ ﴾ الآية».

قال الكلبي: «وطلق إسماعيل بن عبدالله الغفاري زوجته «قتيلة» وهي حبلي  $(^{(v)})$ ؛ وقال مقاتل  $(^{(h)})$ : «هو مالك بن الأشتر رجل من أهل الطائف»:

<sup>(</sup>١) في سننه ٤٩٧/٣، وقد سبق نقل ذلك.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره (٤٧٨٤) ٢٠٩٧ (طبعة دار الكتب العلمية)، وقد سقط ذكر عائشة. و(٤٧٨٠) ٥٤٠ (طبعة أحمد شاكر).

<sup>(</sup>٣) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٩٣/١، والطبري في تفسيره ٢/٤٧٢.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٢/٠٧٠، والنحاس في الناسخ ص٦٤ ـ ٦٥.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: كان في الرجل. . فهي أحقّ برجعتها.

<sup>(</sup>٦) انظر الناسخ في القرآن لابن العربي ص٥٦، والناسخ للنحاس ص٦٤.

<sup>(</sup>٧) انظر تفسير مقاتل ١١٨/١.

قالا جميعاً: «ولم يشعر [١/١٠٢] الرجل بحبلها، ولم تخبره، فلما علم بحبلها راجعها، وردّها إلى بيته، فولدت، فماتت ومات ولدها.

وفيها أنزل الله: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَثَةَ قُرُوءٍ ﴾ الآية ».

وأخرج الطبري<sup>(۱)</sup> من طريق يزيد النحوي، عن عكرمة والحسن البصري، قالا ـ في قوله تعالى: ﴿وَبَعُولَهُنَّ أَحَقُ بِرَهِنَ ﴾ الآية ـ: «كان الرجل إذا طلق امرأته، كان أحقّ برجعتها ـ ولو طلقها ثلاثاً ـ فنزلت: ﴿الطَّلَقُ مُرَّتَانِ ﴾؛ فنسخ ذلك.

فإذا طلّقها الثالثة، لم تحلّ له رجعتها إلّا ما دامت في عدّتها».

ز \_ قوله تعالى: ﴿وَلَا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَ شَيْعًا إِلَّا أَن يَخَافَا أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ ﴿ ٢٠ [سورة البقرة: ٢٢٩]

قال ابن جريج: «نزلت هذه الآية في ثابت بن قيس، وفي حبيبة.

قال: وكانت اشتكته إلى رسول الله \_ ﷺ \_.

فقال: «تردِّين عليه حديقته؟».

فقالت: نعم.

فدعاه، فذكر ذلك له.

فقال: «ويطيب لى ذلك؟».

قال: نعم.

فنزلت: ﴿ وَلَا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَ شَيْعًا ﴾ الآية إلى قوله: ﴿ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ ».

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٢٢٨/٢.

 <sup>(</sup>٢) في المخطوطة: ولا تأخذوا منهن شيئاً. وفي الهامش: نظم القرآن: ﴿ وَلَا يَحِلُ لَكُمْ أَن
 تَأْخُدُواْ مِمَّا عَاتَيْتُمُوهُنَ ﴾.

أخرجه سنيد $^{(1)}$  في «تفسيره» عن حجاج عنه، والطبري من طريقه $^{(7)}$ .

وذكره الثعلبي بغير إسناد، فقال: «نزلت هذه الآية في جميلة بنت عبدالله بن أبيّ، وفي زوجها ثابت بن قيس (٣).

وكان يحبّها حباً شديداً؛ وتبغضه بغضاً شديداً؛ فكان بينهما كلام، فشكت إلى أبيها» فذكر القصة مطولة، إلى أن قال: «خُذ منها ما أعطيتها، وخَلّ سبيلها، ففعل.

فكان أول خلع في الإسلام، وأنزل الله تعالى: ﴿وَلَا يَعِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا عَاتَيْتُمُوهُنَ شَيْعًا﴾».

وأصل قصة ثابت بن قيس بن شماس، وحبيبة بنت سهل، عند مالك في «الموطأ» من رواية عمرة بنت عبدالرحمٰن عنها (٥).

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: سعيد.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبرى في تفسيره ٧/٥٧٥ ـ ٤٧٦. وانظر ما سيأتي.

<sup>(</sup>٣) روى أبو عبيد في ناسخه، عن مروان بن معاوية، عن حجاج بن أبي عثمان، عن ابن سيرين - مرسلًا - عن النبي - على الله عن المرأة ثابت بن قيس - مثل ذلك - إلا أنه سماها جميلة ابنة أبي .

<sup>(</sup>٤) في المخطوطة: عمر بن. وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥) رواه مالك في الموطأ في كتاب الطلاق، باب (١١) ما جاء في الخلع، حديث رقم (٣١) ٢٤/٢.

وأبو داود في كتاب الطلاق، باب (١٧) في الخلع، حديث رقم (٢٢٢٧) ٢٦٨/٢ \_

والنسائي في كتاب الطلاق، باب (٣٤) ما جاء في الخلع ١٦٩/٦.

والشافعي في مسنده ص٢٦٢ ـ ٢٦٣.

وأحمد في المسند ٦/٤٣٤ ـ ٤٣٤.

والدارمي في سننه، في كتاب الطلاق، باب (۷) في الخلع، حديث رقم (۲۲۷۱) ۲۱٦/۲. والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٥٦٥ ـ ٥٦٦ ـ ٢٢٧) ۲۲۲ ـ ۲۲۲. وعبدالرزاق في المصنف، حديث رقم (١١٧٦٢) ٤٨٤/١.

وسعید بن منصور فی سننه، حدیث رُقم (۱۶۳۰ \_ ۱۶۳۱) ۳۳۵۱ \_ ۳۳۳۳.

وعند أبي داود (۱) من وجه آخر: عن عمرة، عن عائشة: «جاءت حبيبة بنت سهل» [۲/۱۰۲].

وله قصة أخرى مع جميلة بنت أبي - أخت عبدالله - في الخلع: أخرجه الطبري من طريق عبدالله بن رباح، عن جميلة (٢).

وقال ابن عباس: «أول خلع وقع في الإسلام: أخت عبدالله بن أبي» . . . الحديث.

أخرجه الطبري أيضاً (٣).

كذا سمّاها ونسبها؛ ويتأكّد ما ذكره: من أنها بنت عبدالله بن أبي لا

وابن الجارود في المنتقى، حديث رقم (٧٤٩) ٣/٨٨ ـ ٦٩.

والطبري في تفسيره ٢/٧٥٪.

وأبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، حديث رقم (٢٠٧) ص١١٨.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٤٢٨٠) ١١٠/١٠.

وابن أبي عاصم في الآحاد والمثاني، حديث رقم (٣٣٣٨ ـ ٣٣٣٩) ١١٨/٦ ـ ١١٨.٠ وابن سعد في الطبقات ٣٢٦/٨.

والبيهقي في سننه ٣١٢/٧ ـ ٣١٣.

والمزي في تهذيب الكمال ٣/ ١٦٨٠ من طريق عمرة، عن حبيبة به.

قلت: وقع في سندة اختلاف على عمرة فيه:

فرواه: يحيى بن سعيد، عن عمرة، عن حبيبة.

ورواه: عبدالله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم: عن عمرة، عن عائشة: رواه أبو داود في كتاب الطلاق، باب (١٧) في الخلع، حديث رقم (٢٢٢٨) ٢٦٩/٢.

والطبري في تفسيره ٢/٧٥٪.

والبيهقي في سننه ٧/٣١٥.

قال المزي في تهذيب الكمال ١٦٨٠/٣: «وقد اختلف فيه على يحيى بن سعيد، وعلى عمرة بنت بنت عبدالرحمٰن» اه.

وانظر فتح الباري ٣٩٩/٩.

(١) انظر تخريجه قريباً.

(٢) رواه الطبري في تفسيره ٢/٥٧٨. وإنظر الدر المنثور ٢٨١/١.

(٣) رواه الطبري في تفسيره ٢/٥٧٥.

أخته، قوله: إنها شكت إلى أبيها؛ لأنّ والد عبدالله لم يكن موجوداً إذ ذاك(١).

ز \_ قُوله تعالى: ﴿ فَإِن طَلْقَهَا فَلَا يَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةً ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٣٠]

قال الثعلبي: نزلت هذه الآية في تميمة (٢) ـ وقيل عائشة ـ بنت عبدالرحمٰن بن عتيك القرظي؛ كانت تحت رفاعة بن وهب بن عقيل،

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري ٣٩٨/٩: «سميت في طريق حماد بن زيد، عن أيوب، عن عكرمة مرسلًا: جميلة.

ووقع في الرواية الثانية: أن أخت عبدالله بن أبيّ: يعني كبير الخزرج ورأس النفاق. . فظاهره أنها جميلة بنت أبيّ.

ويؤيده أنّ في رواية قتادة، عن عكرمة، عن ابن عباس: أنّ جميلة بنت سلول جاءت. . الحديث. أخرجه ابن ماجه والبيهقي.

وسلول: امرأة اختلف فيها هل هي أم أبيّ، أو امرأته.

ووقع في رواية النسائي والطبراني من حديث الربيع بنت معوذ أنّ ثابت بن قيس بن شماس ضرب امرأته فكسر يدها، وهي جميلة بن عبدالله بن أبيّ، فأتى أخوها يشتكي إلى رسول الله \_ على حديث.

وبذلك جزم ابن سعد في الطبقات، فقال: جميلة بنت عبدالله بن أبي، أسلمت وبايعت، وكانت تحت حنظلة بن أبي عامر غسيل الملائكة، فقتل عنها بأحد، وهي حامل، فولدت له عبدالله بن حنظلة، فخلف عليها ثابت بن قيس فولدت له ابنه محمداً، ثم اختلعت منه، فتزوجها مالك بن الدخشم، ثم خبيب بن أساف.

ووقع في رواية حجاج بن محمد، عن ابن جريج: أخبرني أبو الزبير أنّ ثابت بن قيس بن شماس كانت عنده زينب بنت عبدالله بن أبي ابن سلول، وكان أصدقها حديقة فكرهته. . الحديث. أخرجه الدارقطني والبيهقي، وسنده قوي مع إرساله. ولا تنافي بينه وبين الذي قبله لاحتمال أن يكون لها اسمان، أو أحدهما لقب، وإن لم يؤخذ بهذا الجمع، فالموصول أصح.

وقد اعتضد بقول أهل النسب: إنّ اسمها جميلة. وبه جزم الدمياطي، وذكر أنها كانت أخت عبدالله بن عبدالله بن أبيّ، شقيقة أمهما خولة بنت المنذر بن حرام. . إلى آخر كلامه رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) انظر الإصابة ٣٤٩/٤.

فطلقها ثلاثاً، فتزوجت بعده عبدالرحمٰن بن الزبير النضري، فطلقها، فأتت نبي الله، فقالت: إني كنت عند رفاعة فطلقني فبت طلاقي، فتزوجت بعده عبدالرحمٰن بن الزبير، وإنما معه مثل هدبة الثوب، ولقد طلّقني قبل أن يمسني، أفأرجع إلى ابن عمي؟

فتبسم رسول الله \_ عَلَيْه \_ فقال: «تريدين أن ترجعي إلى رفاعة؟ لا» . . . الحديث.

قال: «فلبثت ما شاء الله، ثم رجعت فقالت: إن زوجي كان قد مسني.

فقال لها النبي \_ عَلِيْة \_: «كذبتِ بقولك الأول، فلن نصدقك».

فلبثت حتى قبض النبي \_ عَلِي الله عنه أبا بكر، فردها.

ثم أتت عمر، فردّها، وقال لها: «لئن رجعت لأرجمنك».

قلت: أصل القصة في الصحيحين (١١)؛ وليس في شيء من طرقه: أنّ

وفي كتاب الطلاق، باب (٤) مَن جوّز الطلاق ثلاثاً..، حديث رقم (٥٢٦٠) ٣٦١/٩. وباب (٧) من قال لامرأته..، حديث رقم (٥٢٦٥) ٣٧١/٩.

وباب (٣٧) إذا طلقها ثلاثاً ثم تزوجت بعد العدة زوجاً غيره فلم يمسها، حديث رقم (٣١٧) ٤٦٤/٩.

وفي كتاب اللباس، باب (٦) الإزار المهذّب، حديث رقم (٧٩٢ه) ٢٦٤/١٠ \_ ٢٦٥. وفي كتاب الأدب، باب (٦٨) التبسّم والضحك، حديث رقم (٨٠٨٤) ٥٠٢/١٠ \_ ٥٠٣.

ومسلم في كتاب النكاح، باب (١٧) لا تحلّ المطلقة ثلاثاً لمطلقها..، حديث رقم (١٤٣٣) ١٠٥٥/٢ \_ ١٠٥٧.

والترمذي في كتاب النكاح، باب (٢٧) ما جاء فيمن يطلق امرأته ثلاثاً فيتزوجها آخر فيطلقها قبل أن يدخل بها، حديث رقم (١١١٨) ٤٢٦/٣ ـ ٤٢٧.

والنسائي في كتاب النكاح، باب (٤٣) النكاح الذي تحلّ به المطلقة ثلاثاً لمطلقها ٦٣/٦ ـ ٩٤.

الآية نزلت فيها. وإنما أوردته تبعاً للثعلبي، لاحتمال أن تكون وقعت له رواية [يذكر فيها أنّ الآية نزلت بسبب ذلك](١).

[وقال مقاتل<sup>(۲)</sup>: نزلت في تميمة بنت وهب بن عتيك النضري، وفي زوجيها رفاعة وعبدالرحمٰن بن الزبير القرظيين، تزوّجها عبدالرحمٰن بعد أن طلقها رفاعة، يقول: فإن طلقها الزوج الثاني: عبدالرحمٰن، فلا جناح

وفي كتاب الطلاق، باب (٩) الطلاق للتي تنكح زوجاً ثم لا يدخل بها ١٤٦/٦.
 وباب (١٠) طلاق ألبتة ١٤٦/٦ ـ ١٤٧.

وباب (١٢) إحلال المطلقة ثلاثاً والنكاح الذي يحلها لمطلقها ١٤٨/٦.

وفي سننه الكبرى، في كتاب الطلاق، باب (١٠) الطلاق للتي تنكح زوجاً ثم لا يدخل بها، حديث رقم (٥٦٠١) ٣٥١/٣ ـ ٣٥٢.

وباب (۱۱) طلاق ألبتة، حديث رقم (٥٦٠٢) ٣٥٢/٣.

وباب (١٣) إحلال المطلقة ثلاثاً والنكاح الذي يحلها لمطلقها، حديث رقم (٥٦٠٤) ٣٥٣/٣.

وابن ماجه في كتاب النكاح، باب (٣٢) الرجل يطلق امرأته،، حديث رقم (١٩٣٢). والدارمي في كتاب النكاح، باب (٤) ما يحلّ المرأة لزوجها الذي طلّقها فبت طلاقها، حديث رقم (٢٢٦٧ ـ ٢٢٦٧) ٢١٠/٢.

وأحمد في السند ٣٤/٦ ـ ٣٧ ـ ٣٨ ـ ٢٢٦ ـ ٢٢٩.

والحميدي في مسنده، حديث رقم (٢٢٦) ١١١/١ ـ ١١٢.

والشافعي في مسنده ص١٩٢ ـ ١٩٣.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٤٤٢٣) ٣٩٧/٧.

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (١٤٣٧) ص٢٠٣، وحديث رقم (١٤٧٣) ص٢٠٧. وعبدالرزاق في مصنفه، حديث رقم (١١١٣١ ـ ٣٤٦/٦ (١١١٣٣ ـ ٣٤٧.

والطبرى في تفسيره ٢/٨٩٪ ــ ٤٩٠.

ومالك في الموطأ ـ من رواية ابن وهب ـ، حديث رقم (٢٦٢) ص٨٩ ـ ٩٠.

وابن الجارود في المنتقى، حديث رقم (٦٨٣) ٣٤/٣.

والواحدي في الوسيط ٣٣٦/١ ـ ٣٣٧.

والبيهقي في سننه ٧/٣٧٣ ـ ٣٧٤.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (٢٣٦١) ٢٣٣٧/ ٢٣٣٠، وفي معالم التنزيل ٢٠٨/١ ـ ٢٠٩ من طريق عروة، عن عائشة \_ رضى الله تعالى عنها \_.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين زيادة منى.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير مقاتل ١١٩/١، وعبدالرزاق في المصنف، حديث رقم (١١١٣٤) ٣٤٨/٦.

عليهما \_ يعني: الزوج الأول: رفاعة، ولا على المرأة تميمة \_ أن يتراجعا بعقد جديد ومهر جديد.

فما زاد رسولُ الله \_ على التبسم، فقال رسولُ الله \_ على التبسم، فقال رسولُ الله \_ على التبسم، فقال رسولُ الله ويذوق «كأنك تريدين أن ترجعي إلى رفاعة؟ لا، حتى تذوقي عسيلته ويذوق عسيلتك».

أخرجه البخاري من طريق هشام بن عروة (١)، عن أبيه، مختصراً، واتفقا عليه من رواية القاسم، عن عائشة (7).

وأخرجه مالك في الموطأ(٢) عن المسور بن رفاعة القرظي، عن

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: أخرجه من طريق البخاري هشام.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) رواه مالك في الموطأ في كتاب النكاح، باب (٧) نكاح المحلل وما أشبهه، حديث رقم (١٧) ٢/١٣٥ من طريق يحيى.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٤١٢١) ٢٠٠٩٩ من طريق أحمد بن أبي بكر. والبيهقي في سننه ٣٧٥/٧ من طريق الشافعي.

<sup>-</sup> ورواه ابن وهب: عن مالك، عن المسور، عن الزبير بن عبدالرحمٰن، عن أبيه، أنَّ رفاعة:

الموطأ ـ برواية ابن وهب، حديث رقم (٢٦٤) ص٩٠.

وابن الجارود في المنتقى، حديث رقم (٦٨٢) ٢٣/٣ ـ ٢٤.

والبيهقي في سننه ٧/٣٧٥.

وابن عبدالبر في التمهيد ٢٢٠/١٣ ـ ٢٢١.

الزبير بن عبدالرحمٰن بن الزبير أن رفاعة بن سمؤال طلّق امرأته تميمة بنت وهب في عهد رسول الله \_ عَلَيْهُ \_ ثلاثاً، فنكحت عبدالرحمٰن بن الزبير فأعرض عنها فلم يستطع أن يمسها فطلّقها، فأراد رفاعة أن ينكحها، فذكر ذلك لرسول الله \_ عَلَيْهُ \_ \_ فنهاه عن تزويجها وقال: «لا تحل لك حتى تذوق العسيلة».

هكذا أخرجه مرسلًا.

ورواه إبراهيم بن طهمان، وعبدالله بن وهب، عن مالك فقالا في آخر السند: عن أبيه: وهو عبدالرحمٰن بن الزبير صاحب القصة](١).

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُمُسِكُو هُنَّ ضِرَارًا لِنَعْنَدُوًّا ﴾ [سورة البقرة: ٢٣١]

قال عبدالرزاق<sup>(۲)</sup>: [۱/۱۰۳] أنا معمر، عن قتادة: «كان الرجل يحلف بطلاق امرأته، فإذا بقي من عدتها يسير أرجعها، ليضرّها بذلك، ويطيل عليها.

فنهاهم الله عن ذلك، وأمر: أن يمسكوهن يمعروف، أو يسرحوهن بمعروف».

<sup>=</sup> قال ابن عبدالبر في التمهيد ٢٢٠/١٣: «هكذا روى يحيى هذا الحديث عن مالك، عن المسور، عن الزبير، وهو مرسل في روايته، وتابعه على ذلك أكثر الرواة للموطأ، إلّا أن ابن وهب فإنه قال فيه: عن مالك، عن المسور، عن الزبير بن عبدالرحمٰن، عن أبيه:

فزاد في الإسناد: (عن أبيه)، فوصل الحديث.

وابن وهب من أجل مَن روى عن مالك هذا الشأن، وأثبتهم فيه، وعبدالرحمٰن بن الزبير هو الذي كان تزوج تميمة هذه، واعترض عنها، فالحديث مسند متصل صحيح، وقد روي معناه عن النبي ـ ﷺ ـ من وجوه شتى ثابتة ـ أيضاً ـ كلّها.

وقد تابع ابن وهب على توصيل هذا الحديث وإسناده: إبراهيم بن طهمان، وعبيدالله بن عبدالمجيد الحنفي، قالوا فيه: عن الزبير بن عبدالرحمٰن بن الزبير، عن أبيه: ذكر حديث ابن طهمان النسائي في مسنده من حديث مالك، وذكره ابن الجارود» اه.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين من هامش المخطوطة.

<sup>(</sup>٢) في تفسيره ١/٩٤، ورواه الطبري في جامع البيان ٢/٤٩٤.

وأخرج الطبري \_ بسند صحيح \_ عن الحسن البصري: «كان الرجل يطلّق المرأة ثم يراجعها، ثم يطلّقها ثم يراجعها، يضارها بذلك.

فنهاهم الله عن ذلك»(١).

ومن طريق العوفي عن ابن عباس نحوه (٢).

ومن طریق مجاهد نحوه<sup>(۳)</sup>.

وقيل: «الرجعة تأخير زمن العدة، وهو أظهر في المضاررة».

ومن طريق الربيع بن أنس نحوه بالزيادة<sup>(٤)</sup>.

ومن طريق الضحاك نحوه؛ وزاد: «أنها نزلت في رجل من الأنصار، اسمه: ثابت بن يسار»(٥).

# ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنَّخِذُوٓا ءَايَتِ اللَّهِ هُزُوّاً ﴾ [سورة البقرة: ٢٣١]

أخرج الطبري ـ بسند صحيح ـ عن الزهري، عن سليمان بن أرقم، أنّ الحسن حدثه: «أن الناس كانوا في عهد رسول الله ـ ﷺ ـ يطلق الرجل، أو يعتق، فيقال له: ما صنعت؟ فيقول: كنت لاعباً.

قال الحسن: وهو قول الله تعالى: ﴿وَلَا نَنَّخِذُوٓا ءَايَتِ ٱللَّهِ هُزُوّاً ﴾ "(٦).

قلت: وهو من رواية الأكابر عن الأصاغر: فإنّ سليمان بن أرقم أصغر من الزهري.

ومن طريق الربيع بن أنس: «كان الرجل يطلق، أو يزوج، أو يعتق،

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ۲/۹۳٪.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبرى في تفسيره ۲/٤٩٤.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره ٤٩٣/٢، ومجاهد في تفسيره ١٠٨/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ٢/٤٩٤.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره ٤٩٤/٢.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره ٤٩٦/٢، وسليمان بن أرقم: ضعيف جداً. انظر التهذيب ١٦٨/٤ - ١٦٩، والتقريب ٣٢١/١، والكاشف ٢١١/١ ومع ذلك فهو مرسل.

أو يتصدّق، فيقول: إنما فعلتُ لاعباً.

فنهوا عن ذلك، فقال تعالى: ﴿وَلَا نَنَّخِذُوٓا ءَايَتِ ٱللَّهِ هُرُوّاً ﴾ (١).

\_ قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱللِّسَآءَ فَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحْنَ أَزَوَجَهُنَّ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٣٢]

أخرج البخاري من طريق إبراهيم بن طهمان، عن يونس بن عبيد، عن الحسن ـ وهو البصري ـ قال في قوله تعالى: ﴿فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِخَنَ الْحَسن ـ وهو البصري ـ قال في قوله تعالى: ﴿فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِخَنَ أَزْوَجُهُنَّ إِذَا تَرْضَوْا ﴾ الآية، قال: حدثني [٢/١٠٣] معقل بن يسار: «أنها نزلت فيه؛ قال: كنت زوجتُ أختاً لي من رجل فطلقها، حتى إذا انقضت عدتها جاء يخطبها.

فقلت له: زوّجتك، وأفرشتك، وأكرمتك، فطلّقتها، ثم جئت تخطبها؟! لا والله لا تعود إليها أبداً.

قال: وكان الرجل لا بأس به؛ وكانت المرأة تريد أن ترجع إليه؛ فأنزل الله تعالى هذه الآية؛ فقلت: الآن أفعل يا رسول الله؛ فزوجتها إياه»(٢).

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره ٢/٩٦٪.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التفسير، من سورة البقرة، باب (٤٠) ﴿وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱللِّسَآةَ فَبَلَغْنَ أَجَلُهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِغْنَ أَزْوَاجَهُنَّ ﴾، حديث رقم (٤٥٢٩) ١٩٢/٨.

وفي كتاب النكاح، باب (٣٦) من قال: لا نكاح إلّا بولي، حديث رقم (٥١٣٠) / ١٨٣/٩.

والنسائي في كتاب التفسير، باب (٤٠) قوله تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱللِّسَآءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا مَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِخْنَ أَزَوَجَهُنَّ ﴾، حديث رقم (١١٠٤٢) ٣٠٣/٦.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢٢٥٤) ٤٢٦/٢ ـ ٤٢٧.

والطبري في تفسيره ٤٩٨/٢.

والدارقطني في سننه ٣/٢٢ ـ ٢٢٣.

والحاكم في المستدرك ٢/١٧٤.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٤٦٧) ٢٠٤/٢٠.

والواحدي في أسباب النزول ص٨٠ ـ ٨١، وفي الوسيط ٣٣٩/١.

والبيهقي في سننه ١٠٣/٧ ـ ١٣١ ـ ١٣٨.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (٢٢٦٣) ٤٤/٩، وفي معالم التنزيل ٢١٠/١.

وأخرجه البخاري - أيضاً -، والطبري، والدارقطني: من طريق عبادة بن راشد، عن الحسن: حدثني معقل بن يسار، قال: «كانت لي أخت، وكنت أمنعها من الناس، فأتاني ابن عم لي فخطبها مع الخطّاب، فأنكحتها إياه، فاصطحبا ما شاء الله، ثم طلّقها طلاقاً له رجعة، ثم تركها حتى انقضت عدتها، فخطبها مع الخطّاب، فقلت: منعتها الناس، وزوجتك بها، ثم طلّقتها طلاقاً له رجعة، ثم تركتها حتى انقضت عدتها، فلما خطبت إلي أتيتني تخطبها؟! لا أزوجك أبداً.

فأنزل الله الآية إلى قوله: ﴿ أَزُونَ جَهُنَّ ﴾.

فكفّرت عن يميني، وأنكحتها»<sup>(١)</sup>.

وأخرجه عبد بن حميد، وأبو مسلم الكجي: من رواية مبارك بن فضالة، عن الحسن، عن معقل بن يسار: «أنه زوّج أخته رجلًا من المسلمين على عهد رسول الله \_ على الله على عهد رسول الله على العدة، فكانت عنده ما كانت، ثم طلقها تطليقة، ولم يراجعها حتى انقضت العدة، فهويها وهويته، فخطبها مع الخطّاب، فقال له: يا لكع، أكرمتك بها فطلقتها، والله لا ترجع إليك أبداً آخر ما عليك.

قال: فعلم الله حاجته إليها، وحاجتها إليه، فأنزل الله هذه الآية.

قال: فسمع ذلك معقل بن يسار؛ فقال: سمعاً لربي وطاعة [١/١٠٤].

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب التفسير، من سورة البقرة، باب (٤٠) ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ ٱللِّسَآءَ فَلَغْنَ أَجَلُغْنَ أَجَلُهُنَّ ﴾، حديث رقم (٤٥٢٩) ١٩٧/٨.

وأبو داود في كتاب النكاح، باب (٢١) في العضل، حديث رقم (٢٠٨٧) ٢٣٠/٢. والنسائي في كتاب التفسير من سننه الكبرى، باب (٤٠) قوله تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقَتُمُ اللِّسَآءَ فَبَلَفَنَ أَجَلَهُنَّ فَكَ تَعَضُّلُوهُنَّ أَن يَنكِعَنَ أَزْوَبَهُنَّ ﴾، حديث رقم (١١٠٤١) ٢٠٢٦.

والدارقطني في سننه ٣/٢٢٤.

والطبراني في المعجم الكبير، حديثِ رقم (٤٦٨) ٢٠٤/٢٠ ـ ٢٠٠٠.

والواحدي في أسباب النزول ص٨١.

فدعا زوجها، فقال: أزوجك، وأكرمك. فزوجها إياه»(١). وأخرجه البخاري من وجه آخر عن الحسن مرسلًا(٢).

وأخرجه عبدالرزاق عن معمر، عن الحسن وقتادة، قالا في قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَعْضُلُوهُ نَ ﴾: «نزلت في معقل بن يسار؛ كانت أخته تحت رجل فطلقها» فذكر القصة بنحوه (٣).

وأخرجه البخاري، والطبري: من طريق سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن الحسن، عن معقل باختصار. وأرسله قتادة مرة أخرى<sup>(1)</sup>.

وأفاد الطبري (٥) من طريق ابن جريج: أنّ اسم أخت معقل: جمل.

ومن طريق الثوري، عن أبي إسحاق السبيعي: هي فاطمة بنت يسار (٦).

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في كتاب التفسير، باب (۳) ومن سورة البقرة، حديث رقم (۲۹۸۱) ۲۱۶/۰.

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (٩٣٠) ص١٢٥.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٤٧٧) ٢٠٨/٢٠ ـ ٢٠٩.

والواحدي في أسباب النزول ص٨١ ـ ٨٢.

والمبارك بن فضالة: صدوق، يدلس، ويسوّي. انظر طبقات المدلسين ص١٠٤، والتقريب ٢٧٧/٢، والكاشف ٣.٤/٢.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري في كتاب التفسير من سورة البقرة، باب (٤٠) ﴿\*/\*H.10\*/\*﴾، حديث رقم (٤٥٢٩) ١٩٢/٨.

وفي كتاب الطلاق، باب (٤٤) ﴿ وَبُمُولَئُنَ أَخَقُ بِرَوْمِنَ ﴾، حديث رقم (٥٣٣٠) ٤٨٢/٩.

<sup>(</sup>٣) رواً، عبدالرزاق في تفسيره ٩٤/١، والطبري في تفسيره ٢٩٩٨.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في كتاب الطلاق، باب (٤٤) ﴿وَيُعُولُهُنَّ أَحَقُّ بِرَوْمِنَّ ﴾، حديث رقم (٥٣١٠) ٤٨٢/٩.

والدارقطني في سننه ٢٢٤/٣.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٤٠٧١) ٣٧٩/٩.

والبيهقي في سننه ١٠٣/٧ ـ ١٠٤.

<sup>(</sup>٥) في تفسيره برقم (٤٩٣٦) ٢٩٨/٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبري (٤٩٣٩) ٤٩٨/٢ ـ ٤٩٩.

وأخرج الفريابي، وعبد بن حميد: من طريق مجاهد هذه القصة مختصرة مرسلة (١).

وأخرج الفريابي - أيضاً - عن قيس بن الربيع، عن خصيف، عن مجاهد وعكرمة (٢)، قالا في هذه الآية: «كان الرجل يطلق امرأته، فيندم وتندم، حتى يُحب أن ترجع إليه، وتحب هي ذلك، فيأنف الولي.

فقال الله \_ عز وجل \_: ﴿ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ ﴾ الآية».

وأخرج عبد بن حميد من طريق عبيدة بن معتب نحو هذا؛ وفيه: «فيقول أولياؤها: والله لا ترجعين أبداً إليه؛ لقد استخف بحقنا بطلاقك، فنزلت».

وأخرج (....)<sup>(٣)</sup>.

قولٌ آخر: أخرج الطبري من طريق أسباط بن عمرو، عن السدي، عن رجاله، قال: «نزلت هذه الآية في جابر بن عبدالله الأنصاري؛ كانت له بنت عم، فطلّقها زوجها تطليقها، فانقضت عدّتها، ثم رجع يريد خطبتها، فأبى جابر وقال: طلقتَ بنت عمّنا، وتريد أن تنكحها الثانية؟!

ـ وكانت المرأة تريد زوجها، قد رضيته ـ فنزلت هذه الآية "(٤).

ز ـ قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ [٢/١٠٤] مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ إِنْفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾ [سورة البقرة: ٢٣٤]

قال عبد بن حميد: نا شبابة، عن ورقاء، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد، في هذه الآية، قال (٥): «كانت هذه العدة؛ تعتد عند أهل زوجها؛ واجب ذلك عليها، فأنزل الله الآية التي بعد: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَبُهَا وَصِيَّةً لِإَزْوَجِهِم مَتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ الآية.

<sup>(</sup>۱) تفسير مجاهد ۱۰۹/۱، وتفسير الطبري ٤٩٨/٢.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره برقم (٤٩٣٦) ٢/٤٩٨.

<sup>(</sup>٣) بياض في المخطوطة.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره برقم (٤٩٤٧) ٤٩٩/٢ والواحدي في أسباب النزول ص٨٢.

<sup>(</sup>٥) في المخطوطة: قالت.

قال: جعل الله لها تمام السنة: سبعة أشهر وعشرين يوماً وصية؛ إن شاءت سكنت في وصيتها، وإن شاءت خرجت. فالعدة كما هي واجبة عليها.

قال<sup>(۱)</sup>: وقال عطاء، عن ابن عباس: «نسخت هذه الآية عدتها؛ تعتد حيث شاءت».

قال عطاء: «ثم جاء الميراث فنسخ السكنى؛ فتعتد حيث شاءت، والأسكنى لها» $^{(7)}$ .

وأخرج ابن أبي حاتم من طريق علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: «كان الرجل إذا مات وترك امرأته، اعتدت سنة في بيته، يُنفق عليها من ماله - يعني: ولا ترث - ثم أنزل الله - تعالى - بعد: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً ﴾.

<sup>(</sup>١) القائل هو: ابن أبي نجيح.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التفسير، باب (٤١) ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفِّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَرَّبَصْنَ بِأَنْفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا - إلى - بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِرٌ ﴾، حديث رقم (٤٥٣١) ١٩٣/٨. وفي كتاب الطلاق، باب (٥٠) ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا . . ﴾، حديث رقم (٥٣٤٤) ٤٩٣/٩.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٣٩٤) ٤٥٢/٢ ـ ٤٥٣.

والبيهقي في سننه ٧/٣٥٪.

والطبري في تفسيره، برقم (٨٩٥ ـ ٥٩٠٠) ٩٦٦/٢.

وابن حجر في تغليق التعليق ١٨٤/٤.

ـ ورواية ابن أبي نجيح، عن عطاء، عن ابن عباس: رواها:

أبو داود في كتاب الطلاق، باب (٤٥) من رأى التحول، حديث رقم (٢٣٠١) ٢٩١/٢. والنسائي في كتاب الطلاق، باب الرخصة للمتوفى عنها زوجها أن تعتد حيث شاءت ٢٠٠/٦.

والحاكم في المستدرك ٢١١/٢ و٢/٠٢٠ ـ ٢٨١.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٣٩٢) ٤٥٢/٢.

والبيهقي في سننه ٧/٤٣٥.

والطبري في تفسيره، برقم (٥٩١) ٢/٩٩٠.

وابن حجر في التغليق ١٨٤/٤.

ورواه سعيد بن منصور برقم (٤١٦) ٩٣٣/٣ (التكملة) عن ابن سيرين، عن ابن عباس.

فهذه عدة المتوفى عنها؛ إلا أن تكون حاملًا، فعدتها: أن تضع ما في بطنها.

وأنزل: ﴿ وَلَهُ كَ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْتُمْ إِن لَمْ يَكُن لَكُمْ وَلَدُّ ﴾ الآية. فبين الله ميراث المرأة؛ وتركت الوصية لها، والنفقة عليها الله المرأة؛

ومن طریق ابن جریج، عن عطاء \_ وهو الخراسانی \_، عن ابن عباس (7).

ومن طريق قتادة: «كانت المرأة إذا توفي عنها زوجها، كانت لها: السكنى، والنفقة، \_ حولًا \_ من مال زوجها ما لم تخرج؛ ثم نسخ ذلك بعد \_ يعني: بقوله تعالى هذه الآية \_ "(").

وكذا جاء عن جماعة من التابعين (٤)؛ وسيأتي بقية القول فيه في الآية الأخرى.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيرة، برقم (۲۳۹۱) ۲۵۲/۲.

والطبري في تفسيره، برقم (٧٧٥٥) ٢/٩٤/.

وأبو عبيد في الناسخ والمنسوخ برقم (٢٣٢) ص١٢٩.

والبيهقي في سننه ٢٧/٧.

وابن النحاس في الناسخ ص٠٧.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (۲۳۹۰) ٤٥١/٢ وأبو عبيد في الناسخ برقم (۲۳۳) ص۱۲۹ ـ ۱۳۰، وعبدالرزاق في المصنف (۱۲۰۵۱) ۲۹/۷.

<sup>(</sup>٣) رواه عبدالرزاق في تفسيره ٩٦/١.

والطبري في تفسيره برقم (٥٧٥٥) ٩٤/٢.

وابن أبي حاتم في تفسيره برقم (٢٣٩٣) ٤٥٢/٢.

وكتاب الناسخ لقتادة ص٣٦.

والنحاس في ناسخه ص٧٠.

وانظر الناسخ لابن حزم ص١٢٥، وهبة الله ص٢٦، ومكي ص١٥٣، وابن الجوزي ص١٠١، والدر المنثور ٢٨٩/١.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير الطبري ٩٤/٢ - ٥٩٤، وتفسير ابن أبي حاتم ٢/١٥١ ـ ٤٥١، والدر المنثور ٢٨٩/١، والمصنف لعبدالرزاق ٧/٥٥ ـ ٥٦.

[ونقل ابن ظفر عن (...) وابن عباس: كان الرجل إذا مات وترك امرأته اعتدت في بيته سنة ينفق عليها من ماله، ثم نزل: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَرَبَّعَنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشَرًا ﴾ الآية، فصارت هي عدة المتوفى عنها إلا أن تكون حاملًا] (٢).

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَا جُنَاحَ [١/١٠٥] عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ، مِنْ خِطْبَةِ ٱللِّسَاءَ﴾ [سورة البقرة: ٢٣٥]

قال عبد بن حميد: عن يونس، عن شيبان، عن قتادة: «كان الرجل يأخذ عهد المرأة في مرضه: أن لا تنكح زوجاف غيره.

فنهى الله عن ذلك، وأحل القول بالمعروف "(٣).

وقال ابن ظفر: «قيل: كان السبب في نزولها: أنّ الفاجر كان يدخل على المعتدة، فتظهر له شدة الرغبة في التزويج، فيطالبها بتعجيل الوقاع».

قلتُ: وهو موافق لمن فسر «السّر» هنا: بالزنا؛ وقد نقلوه عن أكثر العلماء (٤).

وقال الشعبي: «هو أن يأخذ ميثاقها على أن لا تتزوّج غيره» (٥)، ففسر «المواعدة» بالمعاهدة؛ و «السر» بالتزويج.

<sup>(</sup>١) بياض في المخطوطة.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين من هامش المخطوطة"، وقد سبق تخريجه عن ابن عباس قريباً.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (١٦٥) ٣٨/٢.

<sup>(3)</sup> انظر تفسير الطبري 7/770 - 970، وتفسير عبدالرزاق 1/90، وتفسير سعيد بن منصور 7/100 انظر تفسير الطبري 1/100 وقد عزاه 1/100 وقد عزاه لأبي مجلز والحسن، وإبراهيم، وجابر بن زيد، وقتادة، وسليمان التيمي، ومقاتل بن حيان، والسدي، وأحد قولى الضحاك.

 <sup>(</sup>٥) رواه سعيد بن منصور، برقم (٣٧٧) ٩٧٣/٣ (التكملة).
 والطبري في تفسيره، برقم (١٦٠٥ ـ ١٦٦١ - ١٦١٥ ـ ٣٧١٥) ٢٧٧/٥ ـ ٥٣٨.
 وابن أبي شيبة في المصنف ٢٦١/٤ (الهندية).
 والبيهقى فى سننه ١٧٩/٧.

ز \_ قــوك تــعــالــى: ﴿ وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَعَا الْمُعْرُونِ ۚ حَقًا عَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَعَا الْمُعْرُونِ ۚ حَقًا عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٣٦]

قال ابن ظفر: "قيل: إنّ هذه الآية لما نزلت، قال قائل: إن أردنا الإحسان متعناهن؛ فنزل: ﴿حَقًا عَلَى ٱلْمُنَّقِينَ﴾ [البقرة: ٣٤٠] فقالوا حينئذ: كلنا نتقى الله. أو نحوه (١٠).

قلتُ: وسيأتي مَنْ أخرجه في الآية الأخرى من عند الطبري.

وقال مجاهد: «نزلت في رجل من الأنصار تزوج امرأة من بني حنيفة ولم يسم لها مهراً؛ ثم طلقها قبل أن يمسها؛ فقال له النبي - على -: «أطلقتها؟» قال: نعم، إني لم أجد نفقة. قال: «متعها بقلنسوتك؛ أما إنها لا تساوي شيئاً، ولكن أردت أن أحيي سنة (٢)...»(٣).

ز \_ قوله تعالى: ﴿ حَافِظُواْ عَلَى الصَّكَلَوَاتِ وَالصَّكَلَوةِ الْوُسُطَىٰ ﴾ [سورة البقرة: ٢٣٨]

أخرج الطبري من طريق شعبة، أخبرني عمرو بن أبي حكيم، سمعت الزبرقان يحدث عن عروة بن الزبير، عن زيد بن ثابت: «كان رسول الله عن يصلي الظهر بالهاجرة؛ ولم يكن يصلي صلاة أشد على أصحابه منها.

قال: فنزلت [٧/١٠٥] ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَلُوةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾.

قال: وقال: إنّ قبلها صلاتين؛ وبعدها صلاتين. يعني: ليليتين ونهاريتين (٤٠٠٠).

<sup>(</sup>١) انظر معالم التنزيل ٢٢٣/١، وما سيأتي الآية برقم (٢٤٠).

 <sup>(</sup>۲) روى نحوه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (۲۳٤۹) ۲۷۲/۲ ـ ٤٤٣ بدون المرفوع.
 وانظر تفسير مقاتل ۱۲۳/۱، وزاد المسير ۲۷۹/۱.

<sup>(</sup>٣) في المخطوطة كلمة لعلها: باب. والله أعلم.

 <sup>(</sup>٤) رواه النسائي في كتاب الصلاة من سننه الكبرى، باب (٢٤) تأويل قوله جل ثناؤه:
 ﴿ كَافِظُواْ عَلَى ٱلْفَكَلُوْتِ وَٱلْشَكُوْةِ ٱلْوُسْطَلِ ﴾، حديث رقم (٣٥٧) ١٩٢/١.

ومن طريق ابن أبي ذئب، عن الزبرقان (١): «أنّ رهطاً من قريش مرّ بهم زيدُ بن ثابت، فأرسلوا إليه رجلين يسألانه عن الصلاة الوسطى.

= وأبو داود في كتاب الصلاة، باب (٥) في وقت صلاة العصر، حديث رقم (٤١١) ١١٢/١.

وأحمد في المسند ١٨٣/٥.

والبخاري في تاريخه ٤٣٤/١/٢.

والطحاوي في شرح المعاني ١٦٧/١.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٥٤٦٢) ٥٧٧/٢.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٤٨٢١) ٥/١٢٥.

وزاد في الدر المنثور ٣٠١/١: الروياني وأبا يعلى والبيهقي.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (٣٨٩) ٢٣٦/٢ وقد وقع فيه اختلاف. انظر ما سيأتي.

(١) رواه أحمد ٥/٢٠٦.

وابن منيع.

والنسائي في كتاب الصلاة من سننه الكبرى، باب (٢٤) تأويل قوله جل ثناؤه: ﴿ حَـٰفِظُواْ عَلَى ٱلصَّـٰكَوَاتِ وَٱلصَّـٰكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ﴾، حديث رقم (٣٥٦) ١٥١/١ ـ ١٥٢.

وابن جرير في تفسيره، حديث رقم (٦٣٤٥) ٧٧٧/٢ ـ ٥٧٨.

والشاشي.

والطحاوي في شرح المعاني ١٦٧/١.

والضياء في المختارة حديث (١٣١١) ٩٨/٤ و(١٣١٢) ١٠٠/٤. من طريق ابن أبي ذئب، عن الزبرقان: أنّ رهطاً.. به.

قلت: وقع فيه اختلاف في سنده، فروي من أوجه: فقد رواه الزبرقان، واختلف عنه:

أ ـ رواه عمرو بن أبي حكيم، عن الزبرقان، عن عروة بن الزبير، عن زيد بن ثابت. وقد سبق تخريجه قريباً.

ب ـ ورواه ابن أبي ذئب، عن الزبرقان، أنّ رهطاً... به. وهو حديثنا.

ـ واختلف على ابن أبي ذئب أيضاً:

أ ـ فرواه أبو داود الطيالسي، عن ابن أبي ذئب، عن الزبرقان، عن زهرة، عن زيد: رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، رقم (٢٣٧٣) ٤٤٨/٢.

والطيالسي في مسنده، برقم (٦٢٨) ص٨٧ عن زهرة، عن أسامة.

وأحمد في المسند ٥/٢٠٦.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٤٠٨) ١٦٧/١ مختصراً: عن زهرة، عن أسامة.

فقال زيد: هي الظهر.

فقام رجلان منهم، فلقيا أسامة بن زيد فسألاه؛ فقال: هي الظهر؛ إن رسول الله - على حاني صلى الظهر بالهجير، فلا يكون وراءه إلا الصف والصفان - يكونون في قائلتهم، وفي تجارتهم - فقال رسول الله - على أقوام لا يشهدون الصلاة بيوتهم».

فنزلت هذه الآية: ﴿ حَنفِظُوا عَلَى ٱلصَّكَاوَتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَى ﴾».

قلتُ: وقد اخْتُلِف في تعيين «الوسطى» على أقوال كثيرة؛ أصحها: أنها العصر (١٠).

وجمع الحافظ شرف الدين الدمياطي فيها كتاباً (٢) اتصلت [بنا] روايته؛ وليس هذا محل بسط ذلك.

ـ قوله تعالى: ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَائِنِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٣٨]

أخرج الشيخان في صحيحيهما، وآخرون: عن زيد بن أرقم: «كان

<sup>·</sup> والبزار في مسنده، حديث رقم (٢٦١٨) ٧٠/٧ (البحر الزخار).

ب ـ رواه خالد بن عبدالرحمٰن وغيره، عن ابن أبي ذئب، عن الزبرقان، عن زيد بدون ذكر زهرة: وقد سبق.

ج ـ رواه عثمان بن عثمان الغطفاني، عن ابن أبي ذئب، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن زيد:

رواه البخاري في كتاب التاريخ الكبير ٢/ ٤٣٤/١.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٤٨٠٨) ١٢١/٥.

والزبرقان: ثقة، إلا أنه لم يسمع من أسامة بن زيد، وزيد بن ثابت. انظر تهذيب الكمال ٢٠٩/٩، وتحفة التحصيل الكمال ٢٠٩/٩، وتحفة التحصيل ص ١٠٩.

ـ وزهرة: مجهول الحال. انظر التهذيب ٣١٠/٣ و٣٤٢/٣، والتقريب ص٢١٧.

<sup>(</sup>۱) انظر للتوسعة: فتح الباري ۱۹٦/۸ ـ ۱۹۸، وتفسير ابن أبي حاتم ٤٤٨/٢، وتفسير الطبري ١٩٢/٠ ـ ١٧٢، وتفسير ابن كثير ٢٩١/١، وتفسير الخازن ١٧٢/١ ـ ١٧٤، والوسيط ٢٩٠٠/١ ـ ٢٥٠٣.

<sup>(</sup>٢) سماه: «كشف الغطا عن الصلاة الوسطى» وهو مطبوع.

أحدنا يكلُّم صاحبه في الصلاة حتى نزلت: ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾.

فأمرنا بالصلاة، ونهينا عن الكلام»(١).

وأخرج النسائي، والطبري: من طريق كلثوم بن المصطلق، عن ابن مسعود، قال: "إنّ النبي - عَلِيَّةً - كان عودني أن يردّ عليّ السلام في

(۱) رواه البخاري في كتاب الصلاة، باب (۲) ما ينهى من الكلام في الصلاة، حديث رقم (۲) ۷۲/۳ ـ ۷۲/۳ ـ ۷۲/۳

وفي كتاب التفسير، من سورة البقرة، باب (٤٣) ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾، حديث رقم (٤٣٤) ٨/٨٨٨.

ومسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب (٧) تحريم الكلام في الصلاة...، حديث رقم (٥٣٩) ٣٨٣/١.

وأبو داود في كتاب الصلاة، باب (١٧٤) النهي عن الكلام في الصلاة، حديث رقم . (٩٤٩) ٢٤٩/٢ عـ ٢٥٠.

والترمذي في كتاب الصلاة، باب (٢٩٧) ما جاء في نسخ الكلام في الصلاة، حديث رقم (٤٠٥) ٢٥٦/٢.

وفي كتاب التفسير، باب (٣) ومن سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٨٦) ٥/٢١٨. والنسائي في كتاب السهو، باب (١٦) الكلام في الصلاة ١٨/٣.

وأحمد في المسند ٣٦٨/٤.

والطبري في تفسيره برقم (٥٥٢٧) ٢/٥٨٥.

وعبد بن حميد في المنتخب من المسند، حديث رقم (٢٦٠) ص١١٣٠.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢٣٧٧) ٤٤٩/٢.

وسعید بن منصور فی سننه، حدیث رقم (٤٠٨) ۹۲۳/۳.

وأبو عبيد في الناسخ، حديث رقم (٢٧) ص٧٤.

والطحاوي في شرح المعاني ١/٠٥٠.

وابن المنذر في الأوسط، حديث رقم (١٥٦٥ ـ ١٥٦٦) ٢٢٩/٣ ـ ٢٣٠.

وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (٨٥٦ ـ ٨٥٧) ٣٤/٢.

والبخاري في التاريخ الكبير ٢٦٩/٢/١.

وأبو عوانة في مسنده ١٣٩/٢ ــ ١٥٣.

والحازمي في الناسخ والمنسوخ ص١١٢.

والخطيب في تالي تلخيص المتشابه، حديث رقم (٣٥٤) ٨٤/٣.

والبيهقي في سننه ٢٤٨/٢.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (٧٢٢) ٣/٢٣٣، وفي معالم التنزيل ٢٢١/١.

الصلاة؛ فأتيت ذات يوم فسلّمت، فلم يرد عليّ، وقال: «إنّ الله يحدث في أمره ما يشاء؛ وإنه قد أحدث: أن لا يتكلّم في الصلاة أحدٌ إلاّ بذكر الله، وما ينبغي من تسبيح وتحميد: ﴿وَقُومُوا لِلّهِ فَكَنِتِينَ﴾ (().

ومن طریق زر بن حبیش، عن ابن مسعود $(^{(1)}$ .

#### وله طرق عند الطبري:

منها: [١/١٠٦] من طريق السدّي، في خبر ذكر عن مرة، عن ابن مسعود (٣): «كنّا نقوم في الصلاة، ونتكلّم، ويسأل الرجل صاحبه عن

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في كتاب السهو، باب (۲۰) الكلام في الصلاة ۱۸/۳ ـ ۱۹، والطبري في تفسيره، برقم (۵۷۹) ٥٨٥/٢. وانظر ما بعده.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٢٦٥٥) ٢/٥٨٥.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٥٥٠٥) ٢/٥٨٥، وللحديث طرق أخرى عن ابن مسعود: \_ فقد رواه من طريق علقمة، عن ابن مسعود:

البخاري في كتاب العمل في الصلاة، باب (٢) ما ينهى من الكلام في الصلاة، حديث رقم (١١٩٩ ـ ١٢٠٠) ٧٢/٣. وباب (١٥) لا يرد السلام في الصلاة، حديث رقم (١٢١٦) ٨٦/٣.

وفي كتاب مناقب الأنصار، باب (٣٧) هجرة الحبشة، حديث رقم (٣٨٧٥) ١٨٨/٧. ومسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب (٧) تحريم الكلام في الصلاة، حديث رقم (٥٣٨) ٢/٣٨١ ـ ٣٨٢/١.

وأبو داود في كتاب الصلاة، باب رد السلام في الصلاة، حديث رقم (٩٢٣) ٢٤٣/١. والنسائي في سننه الكبرى في كتاب السهو، باب (٩٩) رد السلام بالإشارة في الصلاة، حديث رقم (٥٣٨) ١٩٤/١.

وأحمد في المسند ٣٧٦/١.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (١١٨٥) ١١٨/٩ ــ ١١٩.

وابن خزيمة في صحيحه، حديث رقم (٨٥٨) ٢٥/٢.

والبيهقي في سننه ٣٠٦/٢.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (٧٢٤) ٣/٣٣٥.

ـ ورواه من طريق شقيق، عن عبدالله:

أحمد في المسند ١/٤٣٥.

وأبو عبيد في الناسخ برقم (٢٥) ص٢٣.

ـ ورواه من طريق إبراهيم، عن عبدالله بن مسعود:

حاجته، ويخبره ويرد عليه، حتى دخلت فسلّمت، فلم يردّوا عليّ، فاشتد عليّ، فاشتد عليّ، فلما قضى النبي ـ عليّ ـ صلاته، قال: «إنه لم يمنعني أن أردّ عليك إلّا أنّا أمرنا أن نقوم قانتين: لا نتكلّم في الصلاة».

والقنوت: السكوت».

وأخرجه أبو يعلى من وجه آخر عن ابن مسعود.

وأحمد في المسند ٤٠٩/١.

وعبدالرزاق في المصنف، حديث رقم (٣٥٩٢) ٢/٣٣٥.

وأبو عبيد في الناسخ، حديث رقم (٢٦) ص٢٣.

ـ ورواه من طريق أبي الأحوص، عن ابن مسعود:

أبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٥٣٩٨) ٢٧٥/٩.

ـ ورواه من طريق أبي الرضراض، عن ابن مسعود:

أحمد في المسند ١٥/١.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (١٨٩٥) ١١٩/٩.

والبخاري في تاريخه ٣/٣٤٠.

ـ ورواه من طريق أبي وائل، عن ابن مسعود:

البخاري معلقاً، ٤٩٦/١٣.

والنسائي في كتاب السهو، باب (٢٠) الكلام في الصلاة ١٩/٣.

وأبو داود في كتاب الصلاة، باب رد السلام في الصلاة، حديث رقم (٩٢٤) ٢٤٣/١. وأحمد في المسند ٣٧٧/١ ـ ٣٠٤.

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (٢٤٥) ص٣٣.

وعبدالرزاق في المصنف، حديث رقم (٣٥٩١ ـ ٣٥٩٤) ٢/٣٣٠ ـ ٣٣٠.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٤٩٧١) ٣٨٤/٨.

والحميدي في مسنده، حديث رقم (٩٤) ٥٢/١

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٢٢٤٣ ـ ٢٢٤٤) ١٥/٦ ـ ١٧.

والبيهقي في سننه ٣٥٦/٢.

والبغوي في شرح السنة، حديث رقم (٧٢٣) ٣/ ٢٣٤ \_ ٢٣٥.

ورواه من طريق ابن سيرين، عن ابن مسعود: عبدالرزاق في المصنف، حديث رقم (٣٥٩٣) ٣٣٥/٣.

النسائي في سننه الكبرى في كتاب السهو، باب (٩٩) رد السلام بالإشارة في الصلاة،
 حديث رقم (٣٩٥ ـ ٥٤٠) ١٩٤/١.

وأخرج الفريابي عن الثوري، عن منصور، عن مجاهد: «كانوا يتكلمون في الصلاة: يكلّم الرجل بحاجته؛ حتى نزلت: ﴿وَقُومُوا لِلّهِ قَانِتِينَ﴾، فقطعوا الكلام.

والقنوت: السكوت. والقنوت: الطاعة»(١).

وأخرجه عبد بن حميد من رواية الثوري؛ ومن طريق أبي معشر، عن محمد بن كعب، قال: «كان أصحابُ رسول الله - ﷺ - يتكلمون في الصلاة إذا أرادوا الحاجة؛ كما يتكلم اليهود، حتى نزلت: ﴿حَنفِظُوا عَلَى الصَّلَوَةِ الْوُسُطَىٰ وَقُومُوا لِلَّهِ قَننِتِينَ ﴿ اللَّهُ عَالَ : فتركوا الكلام الله (٢٠).

- قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَّتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٤٠]

أخرج إسحاق بن راهويه في «تفسيره»: من طريق مقاتل بن حيان، في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ ﴾ الآية: «أن رجلًا من أهل الطائف قدم المدينة ـ وله أولاد: رجال ونساء، ومعه أبواه وامرأته ـ فمات بالمدينة، فَرُفع ذلك إلى النبي ـ عَلَيْ ـ، فأعطى الوالدين، وأعطى أولاده ـ بالمعروف ـ، ولم يعطِ امرأته شيئاً. غير أنهم أمروا: أن ينفقوا عليها من تركة زوجها إلى الحول»(٣).

وقال مقاتل [٢/١٠٦] ابن سليمان في «تفسيره»(٤): «عن حكيم بن الأشرف» فذكر نحوه؛ وزاد في آخره: «وذلك قبل أن تنزل آية المواريث؛ شم نزلت: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَرَّبَّهُنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةً أَشْهُرٍ وَعَشُرًا ﴾ [البقرة: ٢٣٤]؛ ونزلت آية المواريث: فجعل للمرأة الثمن أو

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ۲/۲۸۰.

<sup>(</sup>۲) رواه سعيد بن منصور في سننه، برقم (٤٠٧) ٩٢٢/٣ (التكملة). وسنده ضعيف جداً، لإرساله، وضعف أبي معشر. ويغني عنه ما سبق. وانظر الدر المنثور ٧٣٠/١.

<sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٨٢ ـ ٨٣، وذكره البغوي في تفسيره ٢٢٢/١، والخازن في تفسيره ١٧٥/١ وعندهما: حكيم بن الحارث. وانظر بحر العلوم ص١٣٥/١، وتفسير الطبري ٢/٤١٥ ـ ٥٩٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل ١٢٤/١ ـ ١٢٥.

الربع؛ وكان ميراثها قبل ذلك: نفقة سنة»(١).

وقد تقدّم فِي قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَرَّبُّصَّنَ إِلَّهُ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَرَّبُصَّنَ إِلَّا اللهِ عَبَاس.

وهذه الآية التي هنا سابقة في النزول؛ والتي هناك سابقة في رسم المصحف.

وقد قال عثمان لعبدالله بن الزبير لما سأله عن ذلك: «يا ابن أخي، لا أغير شيئاً منه من مكانه»(٢) يعني: بقاء رسمها بعد التي نسختها.

ز ـ قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَتِ مَتَكُم الْمَعْرُونِ ۚ حَقًّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ وَالْمُطَلَّقَتِ مَتَكُ الْمَاتِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَّقِينَ الْمُتَّقِينَ الْمُتَّقِينَ الْمُتَّالِينَ الْمُتَّقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَّقِينَ الْمُتَّقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَّقِينَ الْمُتَّقِينَ الْمُتَّقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَالِقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَقِينَ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِينَ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَالِعِينَ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِيلِي الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِينِ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَالِعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِي مِنْ الْمُتَعِلِي مِنْ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِيلِي الْمُتَعِلِي مِنْ الْمُتَعِلِيلِيقِيلِي الْمُتَعِلِي مِنْ الْمُتَعِلِي مِنْ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِي مِنْ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِي مِنْ الْمُتَعِلِي مِنْ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِي مِنْ الْمُتَا

تقدّم في الآية التي قبلها؛ التي في آخرها: ﴿ حَقًّا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾.

قال الطبري: حدثني يونس، أنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد بن أسلم: «لما نزلت: ﴿ وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى ٱلْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَعًا بِٱلْمَعْهُونِ ۗ عَلَى ٱلْمُعْبِينَ ﴾، قال رجل: إن أحسنت فعلت.

فقال الله ـ عز وجل ـ : ﴿ وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَكُمُّا بِٱلْمَعْرُونِ ۚ حَقًّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ إِنَّ الْ

وأخرج الطبري من طريق سعيد بن جبير ـ بسند صحيح ـ، قال: «لكل مطلقة متاع بالمعروف» $^{(3)}$ .

قال الطبري<sup>(٥)</sup>: «في الأولى: حكم غير الممسوسة إذا طلقت؛ وفي هذه: بيان حكم جميع المطلقات».

وباب (٤٥) ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا﴾ حديث رقم (٤٥٣٦) ٨/٢٠١.

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: بقية سنة.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التفسير، سورة البقرة، باب (٤١) ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَنْوَجًا يَرْبَصَنَ بِأَنْسُهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾، حديث رقم (٤٥٣٠) ١٩٣/٨.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٩٩٨/٥) ٩٩٩/٢.

 <sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٥٩٥٥) ٢/٩٩٥، ورواه ابن أبي حاتم (٢٤٠٢) ٢/٤٥٤
 عن أبي العالية. وفي المخطوطة: لكل مطلق. والمثبت من الطبري.

<sup>(</sup>۵) في تفسيره ۲/۹۹۹.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ مَن ذَا الَّذِى يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا فَيُضَاهِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَ يَشْعَافًا حَسَنًا فَيُضَاهِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَ يَشْعَافًا حَسَنًا فَيُضَاهِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا حَسَنًا فَيُضَاهِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا

قال مقاتل بن سليمان (١٠): «نزلت في أبي الدحداح ـ واسمه عمر (٢٠) ـ وذلك أن النبي ـ على الجنة».

فقال أبو الدحداح: إن تصدقتُ بحديقتي فلي مثلها [١/١٠٧] في الجنة؟

قال: «نعم».

قال: وأم الدحداح معي؟

قال: «نعم».

قال: والصبية؟

قال: «نعم».

وكان له حديقتان، فتصدّق بأفضلهما ـ واسمها الجنينة ـ فضاعف الله صدقته ألفي ألف ضعف، فذلك قوله تعالى: ﴿مَن ذَا اللَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَلِّعِفَهُ لَهُ وَأَضَعَافًا كَثِيرَةً ﴾.

فرجع أبو الدحداح إلى حديقته؛ فوجد أم الدحداح والصبية في الحديقة التي جعلها صدقة؛ فقام على باب الحديقة وتحرج أن يدخلها، قال: يا أم الدحداح، قالت: لبيك يا أبا الدحداح؛ قال: إني قد جعلت حديقتي هذه صدقة؛ واشترطت مثلها في الجنة، وأم الدحداح معي، والصبية معى.

<sup>(</sup>۱) في تفسيره ١٢٦/١ ـ ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) هو ثابت بن الدحداح. وقيل: ابن الدحداحة الأنصاري. ويكنى: أبا الدحداح وأبا الدحداحة. انظر معرفة الصحابة ٣/٣٤ ـ ٢٣٥، والإصابة ١٩٣/١، والاستيعاب /٢٠٣١، وأسد الغابة ٢٧٧١، وتجريد الصحابة ٢١/١.

وقال الحافظ ابن حجر في الإصابة ٢٠/٤: «أبو الدحداح ـ ويقال: أبو الدحداحة اسمه ثابت ـ تقدم في الأسماء ـ وزعم مقاتل بن سليمان أنّ اسمه عمر» اه.

فقالت: بارك الله فيما اشتريت.

فخرجوا منها، وسلّم الحديقة للنبي \_ عَلَيْهُ \_، فقال النبي \_ عَلَيْهُ \_: «كم من نخلة تدلي عذوقها في الجنة لأبي الدحداح؛ لو اجتمع على عذق فيها أهلُ مني (١) أن يقلوه، ما أقلوه».

وأصح من ذلك: ما وقع في حديث ابن مسعود ـ بعكس ذلك ـ وهو أنّ الآية سبب لتصدّق أبى الدحداح بذلك:

فأخرج الطبري، وابن أبي حاتم، والطبراني: من طريق خلف بن خليفة، عن حميد الأعرج، عن عبدالله بن الحارث، عن عبدالله بن مسعود، قال: «لما نزلت: ﴿مَن ذَا اللَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾، قال أبو الدحداح: يا رسول الله، أو إن الله يريد منا القرض؟

قال: «نعم، يا أبا الدحداح».

قال: يَدَك.

قال: فتناول يده؛ قال: فإني قد أقرضت ربي حائطي - حائطاً فيه ستمائة نخلة -.

ثم جاء يمشي حتى أتى الحائط \_ وأم الدحداح فيه، في نخلها \_ فناداها: يا أم الدحداح [٢/١٠٧].

قالت: لبيك.

قال: اخرجي، فإني قد أقرضت ربي حائطاً فيه ستمائة نخلة "(٢).

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: أمتى. والمثبت من تفسير مقاتل.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٦٦٣٥) ٢٠٨/٢.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢٤٣٠) ٢٠٠١.

وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٤٩٨٦) ٨٠٤/٨.

والبزار في مسنده، حديث رقم (٢٠٣٣) ٤٠٢/٥ (البحر الزخار).

وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٤١٧) ٣٤/٣ (التكملة).

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٧٦٤) ٣٠١/٢٢.

وأخرج ابن مردویه من طریق عبدالرحمٰن بن زید بن أسلم، عن أبیه نحوه (۱).

والحسن بن عرفة في جزئه، حديث رقم (۸۷) ص٩٢.
 والبيهقي في شعب الإيمان، حديث رقم (٣١٧٨) ٧٩٣ ـ ٧٠.

**قلت**: سنده ضعیف جداً، فیه:

١ \_ حميد بن عطاء الأعرج: قال ابن معين: ليس حديثه بشيء.

وقال أبو حاتم: ضعيف الحديث، منكر الحديث.

وقال البخاري والترمذي: منكر الحديث.

وقال الدارقطني: متروك. وأحاديثه شبه الموضوعة. انظر الضعفاء للعقيلي ٢٦٨/١، والجرح والتعديل ٢/٦٨، والمجروحين ٢٦٢/١، والتهذيب ٣/٣٠، والتقريب ٢٠٤/١.

٢ ـ خلف بن خليفة: صدوق اختلط في الآخر، وقد روى عنه محرز بن عون ـ وغيره ـ.

وروايته عنه في صحيح مسلم. وانظر تهذيب الكمال ٢٨٦/٨، والاغتباط ص٥٦.

٣ ـ عبدالله بن الحارث: قال ابن المديني: لم يسمع من ابن مسعود شيئاً. انظر جامع التحصيل ص٢٠٨.

وفي الباب عن أنس ـ كما سيأتي قريباً ـ إن شاء الله تعالى.

(۱) رواه عبدالرزاق في تفسيره ۹۸/۱ عن معمر، عن زيد بن أسلم. ومن طريقه الطبري في تفسيره، برقم (۵۲۲۱) ۲،۷۷۲.

وفي الباب عن أنس:

رواه الإمام أحمد ١٤٦/٣.

والبغوى في معجم الصحابة \_ كما في الإصابة \_.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٧٦٣) ٣٠٠/٢٢ ـ ٣٠٠.

وابن حبان فی صحیحه، حدیث رقم (۷۱۵۹) ۱۱۳/۱۹ ـ ۱۱۶.

والحاكم في المستدرك ٢٠/٢.

والبيهقي في شعب الإيمان، حديث رقم (٣١٧٧) ١٩٨٧، وفي مجمع الزوائد ٣٢٤/٩: «رواه أحمد والطبراني ورجالهما رجال الصحيح» اه.

- وأخرج مسلم في كتاب الجنائز، باب (٢٨) ركوب المصلي على الجنازة إذا انصرف، حديث رقم (٩٦٥) ٢٩٤/٢ - ٦٦٤.

وأبو داود في كتاب الجنائز، باب الركوب في الجنازة، حديث رقم (٣١٧٨) ٣/٢٠٥٠. والترمذي في كتاب الجنائز، باب ما جاء في الرخصة في ذلك، حديث رقم (١٠١٣ - ٣٣٤/٣).

والنسائي في كتاب الجنائز، باب الركوب بعد الفراغ من الجنازة ٨٥/٤ ـ ٨٦.

ولأبي الدحداح قصة أخرى؛ رواها الواحدي ـ بسند صحيح على شرط مسلم ـ لكن لا تتعلق بسبب النزول(١٠).

قولٌ آخر: قال ابن حبان - في النوع الثاني من القسم الأول من صحيحه -: أخبرنا حاجب بن أرّكين، نا أبو عمر الدُّوري - حفص بن عمر -، نا أبو إسماعيل المؤذب، عن عيسى بن المسيّب، عن نافع، عن ابن عمر، قال: «لما نزلت: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمْثَلِ حَبَّةٍ مَعر، قال: «لما نزلت: ﴿مَثَلُ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمْثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبِّعَ سَنَابِلَ ﴾ الآية [البقرة: ٢٦١]. قال رسول الله - على -: «ربّ زد أمتي»؛ فنزلت: ﴿مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ الآية، فقال: «رب زد أمتي»؛ فنزلت: ﴿إِنَّمَا يُوقَى الصَّيرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرٍ حِسَابٍ ﴾ (١) [الزمر: ٥٠].

وأحمد في المسند ٥/٥٠ ـ ٩٥ ـ ٩٨ ـ ٩٩ ـ ١٠٢.

والطيالسي في مسنده، حديث رقم (٧٦٠) ص١٠٤.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٨٩٩ ـ ١٩٠٠ ـ ١٩٠١) ٢١٩/٢.

وأبو نعيم في معرفة الصحابة، حديث رقم (١٣٢٠) ٣٤/٢٥ ـ ٢٣٥.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٧١٥٧ ـ ٧١٥٨) ١١١/١٦ ـ ١١١٠.

والبيهقي في سننه ٢٢/٤ ـ ٢٣ عن جابر بن سمرة في قصة الصلاة على أبي الدحداح، وفيه: «كم من عذق لأبى الدحداح معلق في الجنة».

ـ ورواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٦٢) ٦٠٧/٢ بسنده عن قتادة مرسلًا.

<sup>(</sup>١) وهو ما سبق تخريجه من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۲٤٣٥) ٢٩٦١/١، وحديث رقم (۲۷۲٤) ٢/٥١٤. وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٤٦٤٨) ٥٠٥/١٠.

وابن مزدويه في تفسيره، كما في الدر المنثور ٧٤٧/١، وتفسير ابن كثير ـ وكما سيأتي ـ.

والطبراني في الأوسط، حديث رقم (٩٦٤١) ٢٩٩/٦ ـ ٣٠٠، والواحدي في الوسيط ١٧٠٧. قلت: سنده ضعيف، فيه:

عيسى بن المسيب: ذكره ابن حبان في الثقات ٢٣٢/٧ وقال: من أهل الكوفة، وذكره في المجروحين ١١٩/٢ ـ ١٢٠ وقال: كان ممن يقلب الأخبار ولا يعلم، ويخطىء في الأثار ولا يفهم، حتى خرج عن حد الاحتجاج به.

قال الجافظ ابن حجر في إتحاف المهرة 7/7: «رواه الطبراني في الأوسط عن محمد بن عبدالله الحضرمي، عن حفص بن عمر به وقال: لم يروه عن نافع إلّا =

وأخرجه الطبراني في «الأوسط» (١): حدثنا محمد بن عبدالله الحضرمي، نا حفص بن عمر به. وقال (٢): «لم يروه (٣) عن نافع إلّا عيسى بن المسيب؛ ولا عنه إلا أبو إسماعيل المؤدب؛ تفرّد به حفص». كذا قال.

ولم ينفرد به حفص: لمتابعة إسماعيل بن إبراهيم بن بسام، عن أبي إسماعيل.

أخرجه ابن أبي حاتم (٤)، عن أبي زرعة، عن إسماعيل.

وأخرجه الخطيب في «المؤتلف» من طريق الحسن بن علي بن يسار العلاف، عن حفص.

ولم ينفرد به أبو إسماعيل: فقد أخرجه أبو بكر بن مردويه من وجه آخر عن عيسى.

فظهر أن المنفرد به: عيسى؛ وهو ضعيف عند أهل الحديث؛ حتى أن ابن حبان ذكره في الضعفاء (٥).

<sup>=</sup> عيسى بن المسيب، ولا عنه إلا أبو إسماعيل المؤدب، تفرد به حفص. كذا قال. وهو متعقّب بما رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، عن أبي زرعة الرازي، عن

إسماعيل بن إبراهيم بن بسام، عن أبي إسماعيل المؤدب. . . فلم ينفرد به حفص . ورواه ابن مردويه من طريق المعمري، عن محمود بن خالد الدمشقي، عن أبيه، ع

ورواه ابن مردويه من طريق المعمري، عن محمود بن خالد الدمشقي، عن أبيه، عن عيسى بن المسيب به.

فلم ينفرد به أبو إسماعيل المؤدب، والظاهر أنه من أفراد عيسى بن المسيب، وقد ضعفه أبو حاتم بن حبان في كتاب الضعفاء، ولم أرّ من أطلق توثيقه، وعجبت من ابن حبان كيف يصحح له بعد ذلك، ولم يخرج له أحد من أصحاب الكتب الستة!!!» اهـ.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبرآني في الأوسط، حديث رقم (٥٦٤١) ٢٩٩/٦ ـ ٣٠٠، وقد سبق. انظر التعليق السابق.

<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط ٦/٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: لم يرو. والمثبت من المعجم الأوسط.

<sup>(</sup>٤) رُواه في تفسيره، حديث رقم (٢٤٣٥) ٤٦١/٢. وقد سبق.

<sup>(</sup>۵) المجروحين ۱۱۹/۲.

ولكن له شاهد من رواية (....)(١)؛ لفظه: [١١/١٠٨] «لمّا نزلت: ﴿مَن جَانَة بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِها ﴾ [الأنعام: ١٦٠]، قال النبي - ﷺ -: «رب زد أمتي»؛ فننزلت: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ﴾ الآية [البقرة: ١٦٠]، فقال: «رب زد أمتي»؛ فنزلت: ﴿مَن ذَا الّذِي يُقْرِضُ اللّهَ قَرضًا حَسَنًا ﴾ الآية [البقرة: ٢٤٥]. فقال: «رب زد أمتي» فنزلت: أمتي» فنزلت: ﴿إِنَّا يُوفَى الصّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠].

وعلى تقدير أن يكون محفوظاً، فتضم هذه الآية إلى الآيات التي وقعت في ترتيب السور؛ متقدمة على سبب نزول المتأخرة؛ كما جاء في قوله تسعالي : ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجَا يَتَرَبَّمْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَثْرًا ﴾: فإنها في النزول متأخرة عن الآية الأخرى، وهي: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوجَهِم مَتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ﴾.

وهذه الثانية \_ في ترتيب سورة البقرة \_ متأخرة عن الأخرى.

وقد تقدّم الكلام عليهما بما يدلّ لما قلته.

ز \_ قوله تعالى: ﴿وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ مَا اَقْتَـ تَلُواْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ﴾ [سورة البقرة: ٢٥٣]

أخرج ابن عساكر في ترجمة معاوية من «تاريخ دمشق»(٢) \_ بسند فيه راو ضعيف جداً \_ قال: قال النبي \_ ﷺ \_ لمعاوية: «أتحب علياً؟».

قال: نعم.

قال: «إنه سيكون بينكما قتال».

قال: فما بعده؟

قال: «عفو الله».

قال: رضيت بقضاء الله.

<sup>(</sup>١) يوجد سقط في الأصل. وانظر الدر المنثور ٣١٣/١.

<sup>(</sup>۲) تاریخ دمشق ۱۳۹/۵۹ ـ ۱٤۰ وسنده واه.

قال: فنزلت: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَقْتَ تَلُوا وَلَكِينَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ انتهى.

وفيه نكارة: من أنّ سياق الآيات ظاهر أنّ الضمير لمن في قوله ـ قبلها ـ: ﴿وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَـتَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ الْبَيِّنَتُ وَلَكِينَ اخْتَلَفُواْ ﴾.

والمراد بهم: ما صرّح به في الآية المذكورة: ﴿ فَمِنْهُم مَنْ ءَامَنَ وَمِنْهُم مَن كَفَرُّ ﴾.

ز \_ قوله تعالى: ﴿لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [٢/١٠٨] [سورة البقرة: ٢٥٥]

أخرج ابن أبي حاتم، وأبو نعيم في «الحلية» ـ في ترجمة سعيد بن جبير ـ: من طريق أشعث القمي، عن جعفر بن أبي المغيرة، عن سعيد، قال: قالت بنو إسرائيل لموسى: هل ينام ربك؟

فقال موسى: اتقوا الله.

فقالوا: أيصلي ربك؟

قال: اتقوا الله.

فقالوا: هل يصبغ ربك؟

قال: اتقوا الله.

قال: فأوحى الله: خذ زجاجتين فضعهما على كفيك، ثم قم الليل.

قال: ففعل موسى ذلك؛ فلما ذهب من الليل ثلث، نعس موسى، فوقع لركبتيه، ثم ضبطهما فقام، فلما أدبر الليل، نعس أيضاً، فوقع لركبتيه، فسقطت الزجاجتان فانكسرتا.

فأوحى الله: لو كنت أنام، لسقطت السموات على الأرض، ولهلك كل شيء كما هلك هاتان».

قَـال أَشَـعـث: «وفـيـه نـزلـت: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَّهُ هُوُّ الْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾» الحديث (١).

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢٥٨٠) ٤٨٧/٢ بذكر ابن عباس.

## ز \_ قوله تعالى: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ، إِلَّا بِإِذْنِدِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]

قال الثعلبي: «قال المفسرون<sup>(١)</sup>: سبب نزولها: أنّ الكفار كانوا يعبدون الأصنام؛ ويقولون: هؤلاء شفعاؤنا عند الله؛ فأنزل: ﴿اللهُ لاَ إِللهَ إِلَّا هُوْ اَلْحَيُ الْقَيُومُ ﴾ إلى آخرها.

فبيّن اللّه: أن لا شفاعة إلا لمن أذن له».

هذا يصلح في هذا الكتاب؛ وأما الذي قبله فليس هو سبب نزولها على النبي، وإنما هو سبب محصل ما اشتملت عليه [قصة] (٢) موسى.

وقد ذكر الواحدي نظائر لذلك، وليس من شرطه (٣)، وسيأتي بعض ذلك قريباً.

### ـ قوله تعالى: ﴿ لَا إِكْرَاهُ فِي ٱلدِّينُّ ﴾ الآية [البقرة: ٢٥٦]

#### وفي سنده:

جعفر بن أبي المغيرة: نقل ابن حبان في الثقات عن أحمد بن حنبل توثيقه. وقال ابن منده: ليس بالقوي في سعيد بن جبير. انظر التهذيب ١٠٨/٢، والتقريب ١٣٣/١ وقال: «صدوق يهم» وهنا يروي عن سعيد بن جبير.

ورواه عبدالرزاق في المصنف 1.7/1 من طريق معمر، عن الحكم بن أبان، عن عكرمة مولى ابن عباس. وكذا ابن جرير 9/7 من طريق عبدالرزاق، وابن أبي حاتم 8/7 (8/7) 8/7

قال ابن كثير ٣٠٨/١: «وهو من أخبار بني إسرائيل وهو مما يعلم أن موسى عليه السلام لا يخفى عليه مثل هذا من أمر الله ـ عز وجل ـ وأنه منزه عنه» اهـ. وانظر العلل المتناهية ٢٨/١، والسنة لعبدالله ص١٤٣، وتفسير القرطبي ٢٧٣/٣.

- (۱) انظر تفسير الخازن ۱۹۰/۱، والوسيط ۱۷۲۷، ومعاني القرآن للزجاج ۳۳٤/۱ وغرائب النيسابوري ۱۷/۳.
  - (٢) في المخطوطة: ما اشتملت عليه على موسى. وفي الكلام نقص.
    - (٣) كما ذكر قصة أصحاب الفيل سبباً لنزول سورة الفيل...

وأبو نعيم في الحلية ٢٧٦/٤ ـ ٢٧٧ موقوفاً على سعيد رحمه الله.
 وأبو الشيخ في العظمة، حديث رقم (١٣٨) ٢٥٢/٢ ـ ٤٥٥ بذكر ابن عباس ـ رضي الله
 تعالى عنهما ـ.

أخرج أبو داود، والنسائي، والطبري، وأحمد، وصححه ابن حبان: من طريق سعيد، عن أبي بشر، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، في قوله تعالى ﴿لا إكراه في الدين﴾: «كانت المرأة من الأنصار لا يكاد يعيش لها ولد؛ فتحلف: لئن عاش لها [١/١٠٩] ولد لتهودته؛ فلما أُجليت بنو النضير، إذا فيهم ناس من أبناء الأنصار، فقالت الأنصار: يا رسول الله، أبناؤنا.

فأنزل الله تعالى: ﴿ لَا إِكْرَاهُ فِي ٱلدِّينِّ ﴾.

قال سعيد بن جبير: فمن شاء دخل في الإسلام؛ ومن شاء لحق  $(^{(1)}$ .

وأخرجه الطبري من طريق أبي عوانة، عن أبي بشر: «سألت سعيد بن جبير عن قوله: ﴿لَا إِكْرَاهُ فِي ٱلدِّينِ ﴾.

قال: نزلت في الأنصار.

قلت: خاصة.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في كتاب الجهاد، باب في الأسير يكره على الإسلام، حديث رقم (٢٦٨٢) ٣/٨٥ ـ ٥٩.

والنسائي في كتاب التفسير من سننه الكبرى، باب (٤٤) قوله تعالى: ﴿لَآ إِكْرَاهَ فِي النَّسِلِيُّ وَالْمَالِيِّ وَاللَّهُ مِنَ اللَّهِيْرُ ﴾، حديث رقم (١١٠٤٨) ٣٠٤/٦ وباب (٤٥) قوله تعالى: ﴿فَد تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْفَيْ ﴾، حديث رقم (١١٠٤٩) ٣٠٤/٦ ـ ٣٠٥.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٨١٣) ٣/١٥.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٦٠٩) ٤٩٣/٢.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (١٤٠) ٣٥٢/١.

والنحاس في الناسخ ص٧٦.

والخطابي في غريب الحديث ٨٠/٣ ـ ٨١.

والبيهقي في سننه ١٨٦/٩.

والواحدي في أسباب النزول ص٨٣ ـ ٨٤، ورجاله ثقات. وانظر ما بعده.

وانظر معالم التنزيل ٢٤٠/١، والوسيط ٣٦٩/١، والبحر المحيط ٢٨١/٢، وتفسير ابن كثير ٣١٠/١، وتفسير الخازن ١٩١/١، وزاد المسير ٣٠٥/١.

قال: خاصة» فذكره.

وقال في آخره: «قالوا: يا رسول الله، أبناؤنا وإخواننا.

فسكت عنهم، فأنزل الله الآية فيهم.

فقال: «قد خير أصحابكم؛ فإن اختاروهم فهم منهم؛ فأجلوهم معهم» $^{(1)}$ .

طريق أخرى: أخرج الطبري<sup>(۲)</sup> من طريق داود بن أبي هند، عن عامر الشعبي: «كانت المرأة من الأنصار» نحوه إلى قوله: «لتهودنه، فجاء الإسلام وطوائف من أبناء الأنصار<sup>(۳)</sup> على دينهم، فقالوا: إنما جعلناهم على دينهم ونحن نرى أنّ دينهم أفضل من ديننا؛ فإذ جاء الله بالإسلام فلنكرههم.

فنزلت: ﴿لا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِينِ ﴾، فكان فصل ما بين مَن اختار اليهودية والإسلام: فمن لحق بهم اختار اليهودية، ومن أقام (٤) اختار الإسلام».

وفي لفظ له من هذا الوجه (٥): «فكان فصل ما بينهم: إجلاء رسول الله \_ على النضير.

فلحق بهم مَنْ لم يسلم، وبقي مَنْ أسلم».

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (۸۱٤) ۱۰/۳. وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (۲۸) ۹۰۷/۳ ـ ۹۰۸ (التكملة).

عن سعيد مرسلًا.

والصواب بذكر ابن عباس \_ إن شاء الله تعالى \_ كما ورد في الأثر السابق. والله تعالى أعلم بالصواب.

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٥٨١٥ ـ ٥٨١٦ ـ ١٥/٣) ، ١٩/١ ـ ١٦ ورقم (٩٢٤٥ ـ ١٩٠٥)
 (٧) . ١٧/٣ (٥٨٢٥ ـ ٥٨٢٥)

وأبو عبيد في الناسخ، حديث رقم (٥١٦) ص٧٨١.

وابن الجوزي في نواسخ القرآن ٢٦٦/١ (تحقيق محمد أشرف علي).

<sup>(</sup>٣) في المخطوطة: النصارى. والتصويب من المصادر المخرجة للأثر.

<sup>(</sup>٤) في المخطوطة: ومن اختار اختار الإسلام، والمثبت من تفسير الطبري.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٨١٦) ١٦/٣.

وفي رواية له ـ أيضاً (١) ـ: «لحق بخيبر».

قولٌ آخر: أخرج الطبري، وإسماعيل القاضي في «أحكام القرآن»، وأبو داود في «الناسخ والمنسوخ»: من طريق أسباط، عن السدي في هذه الآية، قال: «نزلت في رجل من الأنصار ـ يقال له: أبو الحصين ـ، كان له ابنان، فقدم تجار من الشام إلى المدينة يحملون الزيت، فلما باعوا وأرادوا [٢/١٠٩] أن يرجعوا، أتاهم ابنا أبي الحصين، فدعوهما إلى النصرانية، فتنصرا وذهبا معهم إلى الشام، فأتى أبوهما رسولَ الله ـ على حفال: يا رسول الله، إن ابنيّ تنصرا وخرجا، أفاطلبهما.

فقال: ﴿ لَا إِكْرَاهُ فِي ٱلدِّينِ ﴾ ولم يؤمر يومئذ بقتال أهل الكتاب وفقال: «أبعدهما الله، هما أذل (٢) مَنْ كفر».

فوجد أبو الحصين في نفسه، فأنزل الله: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ [لي قوله: ﴿نَسَّلِيمًا﴾ [النساء: ٦٥].

ثم نسخ: ﴿لا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ﴾؛ فأمر بقتال أهل الكتاب في «سورة براءة»(٣).

طريق أخرى: قال عبد بن حميد: نا روح بن عبادة، عن موسى بن عبيدة، أخبرني عبدالله بن عبيدة: «أنّ رجلًا من أصحاب رسول الله - على من بني سالم بن عوف، كان له ابنان تنصرا قبل أن يبعث النبي على فقدما المدينة في نفر منهم يحملون الطعام، فرآهما أبوهما، فالتزمهما وقال: والله لا أدعكما حتى تسلما؛ فأبيا أن يسلما، فاختصموا إلى النبي - على المدينة.

فقال: يَا رسول الله، أيدخل بعضى النار وأنا أنظر؟!!

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (۸۱۷) ۱٦/٣.

<sup>(</sup>٢) في الطبري والواحدي: أول.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٥٨٢٠) ١٦/٣. وذكره الواحدي في أسباب النزول صديم معلقاً.

فأنزل الله تعالى: ﴿ لَا ۚ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِّ ﴾ "(١).

طريق أخرى: قال محمد بن إسحاق: حدثني محمد بن أبي محمد، عن عكرمة أو سعيد بن جبير، في قوله: ﴿لاّ إِكْرَاهَ فِي الدِّينَ ﴾: "نزلت في رجل من بني سالم بن عوف من الأنصار \_ يقال له: الحصين \_ كان له ابنان نصرانيان، وكان هو مسلماً فذكر نحو رواية السدي (٢).

قولٌ آخر: أخرج الطبري، وعبد بن حميد: من رواية ابن أبي نجيح، عن مجاهد، قال: «كان اليهود أرضعوا رجالًا من الأوس؛ فلما أمر النبي \_ ﷺ \_ [1/110] بإجلائهم، قال أبناؤهم من الأوس: لنذهبن معهم، ولندينن بدينهم.

فمنعهم أهلوهم، وأكرهوهم على الإسلام. ففيهم نزلت هذه الآية: ﴿ لَا ۚ إِكْرَاهُ فِي ٱلدِّينِ ﴾ (٣).

ومن رواية لعبد من هذا الوجه: «كان ناس من الأنصار مسترضيعن في بنى قريظة».

وفي رواية الفريابي: «من بني النضير»<sup>(٤)</sup>.

وفي أخرى عند الواحدي: «قريظة، والنضير»(ه).

وأخرج الطبري من طريق أخرى عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد،

<sup>(</sup>۱) ذكره الواحدي في أسباب النزول ص٨٤ ـ ٨٥ عن مسروق معلقاً. وموسى بن عبيدة: ضعيف. انظر التهذيب ٣٥٦/١٠ ـ ٣٦٠، والكاشف ١٦٤/٣، والمغني ٢/٥٨٦، والتاريخ الصغير ٢/٧٨، والتقريب ٢٨٦/٢. وهو مرسل. وانظر الذي بعده.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (۸۱۸) ۱٦/٣.

۳) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٥٨٢١) ١٦/٣ ـ ١٧.
 وسعيد بن منصور في سننه برقم (٤٢٩) ٩٦٠/٣.
 وابن أبي حاتم ـ ببعضه ـ برقم (٢٦١١) ٤٩٣/٢.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري (٥٨٢١ ـ ١٦/٣

<sup>(</sup>٥) رواه الواحدي ص٨٥.

وعن وائل عن الحسن: «أن ناساً من الأنصار ارتضعوا في بني النضير»(١).

وأخرج الطبري من طريق العوفي، عن ابن عباس: «نزلت: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِينِ ﴾ لما دخل الناس في الدين، وأعطى أهل الكتاب الجزية»(٢).

وقال عبدالرزاق: عن معمر، عن قتادة: «كانت العرب لا دين لها؟ فأكرهوا بالسيف.

ولا يكره اليهود، ولا النصارى، ولا المجوس، إذا أعطوا الجزية $^{(n)}$ .

ونقل الثعلبي عن قتادة (٤)، والضحاك (٥)، وعطاء، وأبي روق: أنّ معنى الآية: أنّ العرب كانت أمة واحدة أمية؛ ليس لهم دين ولا كتاب، فلم يقبل منهم إلا الإسلام أو السيف، فلما أسلموا طوعاً أو كرهاً، أمر اللهُ: أن يقاتل أهل الكتاب إلى أن يسلموا، أو يقرّوا بالجزية.

فمن أدّى الجزية لم يُكره على الإسلام».

وعن مقاتل بن سليمان (٦): «كان النبي - على العبرية إلا من أهل الكتاب؛ فلما دخل العرب في الدين، قبل الجزية من المجوس.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٥٨٢٧) ١٧/٣.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (۵۸۳۳) ۱۸/۳، وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۲۱۱۷) ۱۹۰/۲ (۲۹۱۷)

<sup>(</sup>٣) رواه عبدالرزاق في تفسيره ١٠٢/١.

والطبري برقم (٥٨٣١) ١٨/٣.

وابن أَبِي حاتم في تفسيره، برقم (٢٦١٢) ٤٩٤ ـ ٤٩٤.

ورواه الطبري في تفسيره برقم (٥٨٢٨ ـ ٥٨٢٩) ١٧/٣ ـ ١٨ من طرق أخرى عن قتادة.

<sup>(</sup>٤) انظر التعليق السابق.

<sup>(</sup>٥) روى قوله: الطبري في تفسيره برقم (٥٨٣٠) ١٨/٣. وانظر زاد المسير ٢٠٥/١، وتفسير الخازن ١٩٠١، والوسيط ٢٩٦٩، والبحر المحيط ٢٨١/٢، والدر المنثور ٢٣٠٠١، ومعالم التنزيل ٢٤٠/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل ١٣٥/١.

قال منافقو أهل المدينة: زعم محمد أنه لا يقبل الجزية إلّا من أهل الكتاب، فما بال المجوس؟

فذكر ذلك للنبي - عَلَيْ -، فأنزل الله تعالى: [٢/١١٠] ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِينِ ﴾ يعنى: بعد إسلام العرب».

ز \_ قـولـه تـعـالـى: ﴿إِلَّهُ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴿ اللَّهِ [سورة البقرة: ٢٥٧]

أخرج الطبري من طريق منصور بن المعتمر، عن عبدة بن أبي لبابة (۱)، عن مجاهد أو مقسم في هذه الآية، قال: «كان قوم آمنوا بعيسى، وقوم كفروا به، فلما بعث الله محمداً، آمن به الذين كفروا بعيسى، وكفر به الذين آمنوا بعيسى؛ فقال الله تعالى: ﴿اللهُ وَلِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ الآية » هذه رواية بهز (۲).

وأخرجه من رواية معتمر، عن منصور، عن رجل، عن عبدة بن أبي لبابة، قال في هذه الآية: ﴿اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ ءَامَنُوا﴾: «كان أناس آمنوا بعيسى، فلما جاءهم محمد آمنوا (٣) به، فأنزلت فيهم (٤).

ونقله الثعلبي (٥) عن ابن عباس بلفظ: «هم قوم كفروا بعيسى، ثم آمنوا بمحمد، فأخرجهم الله من كفرهم بعيسى إلى الإيمان بمحمد المصطفى في الأنبياء».

<sup>(</sup>۱) في المخطوطة: عبيدة بن أبي لبابة. وهو خطأ. وهو: عبدة بن أبي لبابة الأسدي. مولاهم. أبو القاسم البزار الكوفي نزيل دمشق. ثقة. كما في التقريب ٥٣٠/١.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٥٨٦٠) ٣/٢٤، وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢١٠) ٤٩٧/٢ (٢٦٣٠).

<sup>(</sup>٣) هكذا في المخطوطة: وفي المصادر المخرجة للأثر: كفروا. ووقع في لباب النقول ص٥٠ نقلًا عن الطبري: آمنوا. فالله أعلم.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٥٨٦١) ٣٤/٣.

<sup>(</sup>٥) والواحدي في الوسيط ص٣٧٠، وأنظر الدر المنثور ٣٣٠/١، ومجمع الزوائد ٣٢٣/٦.

ز \_ قول م تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ أَوْلِيآ وُهُمُ الطَّاعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النَّالُمَاتِ ﴾ [سورة البقرة: ٢٥٧]

قال المقاتلان (١): «هم اليهود؛ كانوا آمنوا بمحمد قبل أن يبعث لما يجدونه في كتبهم من نعته \_ أي: صفته \_، فلما بعث كفروا به».

- قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَيُّ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٦٠]

ذكر الواحدي (٢) ما أورده أئمة التفسير في ذلك عن: ابن عباس، والحسن، وعكرمة، وقتادة، وعطاء الخراساني، والضحاك، وابن جريج، وابن إسحاق في كتاب المبتدأ.

وهذا ليس من أسباب النزول التي يكثر السؤال عنها؛ ويبني عليها الأحكام أهل الكلام: حيث يكون الحكم عاماً، أو يختص بها مَنْ نزلت بسسببه؛ وإنما هو من ذكر أسباب ما وقع [1/111] في الأمم الماضية.

وقد أخلّ بالكثير من هذا؛ أوّله: القصة التي قبل هذه، في الذي أنزلت فيه: ﴿أَوْ كَٱلَّذِى مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ﴾.

وقد استدركتُ كثيراً مما فاته من ذلك \_ من غير استيعاب \_؛ بخلاف ما هو صريح في سبب نزول الآية المخصوصة: فإنني استوعبته بحسب الطاقة.

وقد نبهت على الأول حيث وقع \_ غالباً \_؛ والكثير منه مما استدركته عليه.

وهو \_ في تسمية الذين قال: إنه نقل عنهم هذه القصة \_ تابع للثعلبي؛ فإنه نسب ذلك ذهولًا.

<sup>(</sup>۱) أي: مقاتل بن سليمان في تفسيره ١٣٦/١. ومقاتل بن حيان: وقوله رواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (٢٦٣٢) ٤٩٧/٢ ـ ٤٩٨.

<sup>(</sup>۲) في أسباب النزول ص٨٥ ـ ٨٦.

ومراده: أنَّ الرواية عنهم على سبيل التوزيع عليهم.

وقد نبّهت على الأول حيث وقع ـ غالباً ـ.

ومحصّل القول - في السبب الذي حمل إبراهيم عليه السلام على السؤال - خمسة أقوال(١):

أحدها: أنه يتقن، لكنه \_ بالمشاهدة \_ أراد أن يزداد يقيناً.

وأخرج عبد بن حميد عن سلم بن قتيبة، عن أبي هلال؛ وعن روح، عن عوف \_ واللفظ له \_ كلاهما عن الحسن، قال: "إنْ كان إبراهيم \_ عليه السلام \_ لموقناً بأنّ الله يحيي الموتى؛ ولكن لا يكون الخبر عند ابن آدم كالعيان؛ وإنّ الله أمره أن يأخذ أربعة من الطير» إلى آخره (٢).

الثاني: أنّ إبليس أراد أن يشكّكه، ففزع إلى سؤال ربه.

فأخرج أبو الشيخ في «التفسير»<sup>(٣)</sup> من طريق إبراهيم بن الحكم بن أبان، نا أبي، قال: كنت جالساً مع عكرمة عند الساحل، فقال عكرمة: إنّ

<sup>(</sup>١) فصل تلك الأسباب الإمامُ الطبري في تفسيره ٤٩/٣ ـ ٥٣. والحافظ ابن كثير في تفسيره ٣١٥/١.

والبغوي في تفسيره ٧٤٧/١.

وابن الجوزي في زاد المسير ٣١٣/١.

والسمرقندي في بحر العلوم ٢٢٧/١ ـ ٢٢٨.

والخازن في تفسيره ١٩٦/١ ـ ١٩٧.

والسيوطي في الدر المنثور ٣٣٤/١ ـ ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر الدر المنثور ٣٣٥/١ معزواً للبيهقي في الشعب. وذكره الواحدي في الوسيط ٣٧٥/١. ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (٢٧٠٢) ١٠/٢ عن الحسن: أي. ليعرف قلبي ويستيقن.

<sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٨٦، وأبو الشيخ في العظمة، حديث رقم (٢٣٧) ٢/١٥/٦. وسنده ضعيف، فيه:

۱ \_ إبراهيم بن الحكم: ضعيف، وصل مراسيل، كما في التقريب ٣٤/١، والتهذيب ١/١٥.

وقال ابن حبان في ترجمة أبيه: ربما أخطأ، وإنما وقع المناكير في روايته من رواية ابنه إبراهيم عنه، وإبراهيم ضعيف.

الذين يغرقون في البحر تتقسم الحيتانُ لحومَهم، فلا يبقى منهم شيء إلّا العظام، فتلقيها الأمواجُ على البر، فتصير حائلة نخرة، فتمر بها الإبل فتأكلها فتبعر، ثم يجيء قوم فيأخذون ذلك البعر، فيوقدون به، فتخمد تلك النار، فتجيء الريح فتسفي ذلك الرماد عن الأرض؛ فإذا جاءت [٢/١١١] النفخة: خرج أولئك وأهل القبور سواء».

أورده الواحدي<sup>(۱)</sup> عقب رواية عبدالرحمٰن بن زيد بن أسلم<sup>(۲)</sup> التي أخرجها الطبري؛ قال: «مرّ إبراهيم ـ عليه السلام ـ بحوت ميت: نصفه في البر، ونصفه في البحر.

فما كان في البحر، فذوات البحر تأكله؛ وما كان في البر، فذوات البر تأكله.

فقال له إبليس الخبيث: متى يجمع الله هذه الأجزاء من بطون هؤلاء؟ فقال: يا رب أرني كيف تحيي الموتى.

. قال: ﴿أَوَلَمْ تُؤْمِنُّ ﴾ الآية».

الثالث: أنّ إبراهيم - عليه السلام - أتى على دابة توزعتها السباع والدواب، فقال: رب أرنى كيف تحيى الموتى.

أخرج الطبري من طريق سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، ومن طريق عبيد بن سليمان، عن الضحاك، قال: «مرّ إبراهيم على دابة ميت قد بلي؛ وتقسمته السباع والرياح؛ فقام ينظر، فقال: سبحان الله! كيف يحيي الله هذا؟ \_ وقد علم أن الله قادر على ذلك \_ فأراد أن يشاهد الكيفية» (٣).

<sup>(</sup>١) انظر التعليق السابق.

<sup>(</sup>۲) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٨٦.والطبري في تفسيره، برقم (٩٩٦٦) ٩٩/٣.

وعبدالرحمٰن بن زید: ضعیف جداً، إذا روی عن أبیه. انظر تهذیب التهذیب ۱۷۷/ - ۱۷۷۸ والکاشف ۱۲۹۲، والمغنی ۳۳۱/۲، والضعفاء للعقیلی ۳۳۱/۲ - ۳۳۲، والتاریخ الکبیر ۲۸٤/۱/۳ والمیزان ۲/۵۰، والمجروحین ۷//۲.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٩٦٣ ـ ٥٩٦٤) ٣/٤٩.

وأما ابن جريج: فأخرج الطبري ـ من تفسير سنيد (١)، عن حجاج ـ عنه، قال: «بلغني أنّ إبراهيم بينا هو يسير، إذا هو بجيفة حمار» فذكر نحوه (٢).

وفيه: «فعجب، ثم قال: رب قد علمتُ: لَتَجْمَعَنَها من بطون هذه السباع؛ رب أرنى».

وفي آخره: «قال: بلي، ولكن ليس الخبر كالمعاينة».

وهذا يمكن أن يرجع إلى الذي قبله.

وذكره مقاتل بمعناه (٣)؛ لكن في آخره: «ليسكن قلبي بأنك أريتني الذي أردتُ».

السبب الرابع: أورده الطبري من طريق محمد بن إسحاق، قال: «لما جرى بين إبراهيم وبين قومه ما جرى، وخرج من النار، قال له نمرود: أرأيت إلهك ـ هذا الذي تدعو إلى عبادته ـ ما بلغ من قدرته؟

قال: ربي الذي يحيي ويميت.

قال: أنا أحيى وأميت» فذكر ما قصَّ اللَّهُ تعالى.

فقال إبراهيم [١/١١٢] عند ذلك \_: ﴿ رَبِّ أَرِنِ كَيْفَ تُحِي ٱلْمَوْتَى ﴾ إلى قوله: ﴿ لِيَطْمَهِنَ قَلِي ﴾ \_ عن غير شك في قدرة الله \_ ولكنه أحبّ أن يعلم ذلك، وتاق إليه قلبه».

هكذا ساقه الطبري بسنده (٤).

<sup>=</sup> والواحدي في أسباب النزول ص٥٥ .وانظر تفسير ابن أبي حاتم عقيب (٢٦٨٧) ٢/٥٠٧، ومعالم التنزيل ٢٤٧/١، والوسيط ٢٧٤/١، وبحر العلوم ٢٢٧/١.

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: سعيد.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٥٩٦٥) ٤٩/٣، وانظر أسباب النزول ص٨٥، وبحر العلوم ٢٢٧/١.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير مقاتل ١٣٩/١، وأسباب النزول للواحدي ص٨٥، وبحر العلوم ٢٢٧/١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٩٦٧ه) ٣/٠٥. وذكره الواحدي في أسباب النزول ص٨٦.

وذكره الواحدي (١) عن ابن إسحاق بلفظ: «إنّ إبراهيم لما احتج على نمرود، قتل نمرود رجلًا، وأطلق رجلًا، ثم قال: قد أمتُ وأحييتُ!

فقال له إبراهيم: فإنّ الله يحيي بأن يردّ الروح إلى جسد ميت!

فقال له نمرود: هل عاينتَ هذا الذي تقوله؟

فلم يقدر أن يقول: نعم؛ فانتقل إلى حجة أخرى، ثم سأل ربه: أن يريه إحياء الموتى لكي يطمئن قلبه عند الاحتجاج، ويخبر عن مشاهدة».

وهذا أخرجه الطبري ـ أيضاً ـ، وفيه: «إنّ نمرود لما قال: أنا أحيي وأميت، قال له إبراهيم: كيف تحيي وتميت؟

قال: آخذ رجلين قد استوجبا القتل في حكمي: فأقتل أحدهما، فأكون قد أمته؛ وأعفو عن الآخر، فأكون قد أحييته.

فقال له إبراهيم - عند ذلك -: ﴿ فَإِنَ ٱللَّهَ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ ﴾ .

فبهت ـ عند ذلك ـ نمرود؛ ووقعت عليه الحجة.

السبب الخامس: أخرجه الطبري (٢) من طريق أسباط بن نصر، عن السدي، قال: «لما اتخذ الله إبراهيم خليلًا، سأل ملك الموت ربه: أن يأذن له فيبشر إبراهيم - عليه السلام - بذلك، فأذن له.

فأتى إبراهيم - وليس في البيت - فدخل داره؛ وكان إبراهيم - أغير الناس - إذا خرج أغلق الباب.

فلما جاء فوجد في داره رجلًا، ثار إليه ليأخذه، وقال له: مَن أذن لك أن تدخل داري؟

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي ص٨٦.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٥٩٦٨) ٥٠/٣.

وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢٦٨٩) ٧/٠٥ ـ ٥٠٨. وذكره الواحدي في أسباب النزول ص٨٧.

فقال ملك الموت: أذن لى ربّ هذه الدار.

فقال إبراهيم: صدقت؛ وعرف أنه مَلَك الموت.

قال: مَنْ أنت؟

قال: أنا مَلَك الموت؛ جئتك أبشرك: بأنَّ الله قد اتخذك خليلًا.

فحمد الله» فذكر [٢/١١٢] قصةً في سؤاله ملك الموت: أن يريه صورته حين يقبض الكافر، وفي حين يقبض [المؤمن](١).

قال: «وقام إبراهيم يدعو ربه؛ يقول: ربّ أرني كيف تحيي الموتى؛ حتى أعلم أنى خليلك.

قال: أوَلم تؤمن؟ \_ أي: تصدّق بأني خليلك \_.

قال: بلي، ولكن ليطمئن قلبي بخلولتك».

ثم أخرج من طريق عمرو بن ثابت، عن أبيه (7)، عن سعيد بن جبير، قال: «ليطمئن قلبي بالخلة»(7).

ومن طريق علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس في قوله: ﴿وَلَكِن

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: الكافر.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: عن أبيه، عن أبي إسحاق، عن سعيد بن جبير. ولم يذكر أبو إسحاق في المصادر.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٩٦٩ه) ٣/٠٠.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٦٩٩) ٢/٠١٥.

وسعيد بن منصور في سننه، برقم (٤٤٢) ٩٧٢/٣.

والبيهقي في الأسماء والصفات ٢/٢٧٪.

وعمرو بن ثابت: متروك. انظر التقريب ٦٦/٢، والكامل ١٢٠/٥ - ١٢٢، والميزان ٢٤٩/٥، والتهذيب ٩/٨ - ١٠.

ورواه ابن أبي حاتم (۲٦٩٢)  $^{0.4/7}$  -  $^{0.4/7}$  من طريق قيس بن مسلم، عن سعيد به، وبرقم (۲٦٩٩)  $^{0.4/7}$  وذكره وبرقم (۲۲۹۹)  $^{0.4/7}$  وذكره الواحدى  $^{0.4/7}$ 

لِيَطْمَبِنَ قَلْمَ ﴾، قال: «أعلم: أنك تجيبني إذا دعوتك؛ وتعطيني إذا سألتك»(١).

قلتُ: وهذا يمكن أن يرد إلى الخلَّة؛ لأنَّ ذلك من شأن الخليل.

ويجوز أن يكون سبباً آخر.

ويؤخذ من هذين الأمرين: أنّ ابن عباس حمل السؤال على الكيفية؛ لا على أصل إحياء الموتى.

لأنه كان يتيقن: أنَّ الله يُحيي الموتى؛ فسأله أن يريه الكيفية.

وعلى هذا: فقوله \_ عَلَيْهُ \_ في الحديث المخرج في الصحيح: «نحن أولى بالشك من إبراهيم»(٢). معناه: أنه ليس في القصة ما يقتضي أنه حصل

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (۹۸٦) ۳/۳۰.

وابن أبي حاتم، برقم (٢٦٩٦) ٢/٥٠٩.

والبيهقي في الأسماء والصفات ٢/٥٧٢ ـ ٢٧٦، وذكره الواحدي ص٨٧.

ـ ورواه ابن أبي حاتم برقم (٢٦٩٥) ٧٠٩/٢ من طريق أبي روق، عن الضحاك، عن ابن عباس:

وانظر العظمة لأبي الشيخ برقم (٢٣٩) ٦١٨/٢ ـ ٦١٩.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله عز وجل: ﴿وَنَبِنَّهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ لِللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ

وَبابٍ (١٥) ﴿ وَلُوطُ ا إِذْ فَكَالَ لِقَوْمِهِ النَّاتُونَ اَلْفَاحِشَةَ وَأَنْتُمْ تُبْمِيرُونَ ﴿ فَا ﴾، حديث رقم (٣٣٧٥) ٢١٥/٦ بقصة لوط فقط.

وباب (١٩) قول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْرَتِهِ مَايَثُ لِلسَّآبِلِينَ ﴿ ﴾، حديث رقم (١٩) ٢١٨/٦ بقصة لوط ويوسف عليهما السلام.

وفي كتاب التفسير، سورة البقرة، باب (٤٦) ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُعَيِّ ٱلْمَوْقَى ﴾، حديث رقم (٤٥٣٧).

وباب (٥) ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُ ٱلرَّسُولُ قَالَ اَرْجِعَ إِلَىٰ رَبِّكَ . . ﴾، حديث رقم (٤٦٩٤) ٣٦٦/٨. وفي كتاب التعبير، باب (٩) رؤيا أهل السجون والفساد والشرك، حديث رقم (٦٩٩٢) ٣٨١/١٢ بقصة يوسف.

ومسلم في كتاب الإيمان، باب (٦٩) زيادة طمأنينة القلب بتظاهر الأدلة، حديث رقم (١٥١) ١٣٣/١.

عنده شك في القدرة؛ وإنما أراد الاستظهار على مَنْ ينكرها إذا شاهد كيفيتها؛ فأخبر عن معاينة.

وتقدير الخبر: نحن أحق بالشك من إبراهيم ـ أن: لو شك ـ.

ومنهم مَنْ قال: المراد بقوله: «نحن»: خطاب مَن خاطبهم (۱)؟ والتقدير: أنتم.

وإنما عبر ب(نحن): تأنيساً لهم بإيهام دخوله معهم(٢).

\_ قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٦٢]

<sup>=</sup> وفي كتاب الفضائل، باب (٤١) من فضائل إبراهيم الخليل ـ ﷺ ـ حديث رقم (١٥١) 1٨٣٩/٤.

والنسائي في كتاب التفسير من سننه الكبرى، باب (١٧١) قوله تعالى: ﴿اَلَّذِيكَ يَلْمِزُوكَ الْمُطَّوِّعِينَ مِنَ اَلْمُؤْمِنِينَ﴾، حديث رقم (١١٢٣) ٣٥٧/٦، وفي المجتبى ٥٩/٥ ـ ٦٠. وابن ماجه في كتاب الفتن، باب (٢٣) الصبر على البلاء، حديث رقم (٤٠٢٦). وأحمد في المسند ٢٢٦/٢.

والطبراني في الأوسط، حديث رقم (٨٠٠٨) ٣٧٥/٩ عن عبدالرحمٰن.

وابن منده في الإيمان، حديث رقم (٣٦٨ ـ ٣٦٩ ـ ٣٧٠ ـ ٣٧١) ١/٤٨٥ ـ ٤٨٦.

والطحاوي في المشكل، حديث رقم (٣٢٦ ـ ٣٢٧) ٢٩٧/١ عن أبي سلمة، وسعيد بن المسيب به. وحديث (٣٢٨) عن ابن المسيب وأبي عبيد. وحديث (٣٣٠) (٣٣٠) عن أبي سلمة به.

وابن حبان فی صحیحه، حدیث رقم (۲۲۰۸) ۸۸/۱٤. ۹۰.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (١٧٠٢٨) ٢/٤٣١ ـ ٤٣٢.

والدُّارقطنيُّ في العلل ٦٩/٨.

والديلمي في الفردوس، حديث رقم (٧٠٩٢) ٥/٣٤.

والبيهقي في الأسماء والصفات ٢٧٥/٢.

والبغوي في شرح السنة، حديث (٦٣) ١١٤/١ ـ ١١٥، وانظر العلل للدارقطني ٦٩/٨ ـ ٧٠.

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: خطابهم.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح الحديث في مشكل الآثار ٢٩٨/١ ـ ٣٠٠، وتأويل مختلف الحديث ص٦٦، والإحسان ٨٩/١٤ ـ ٩٠، وشرح السنة ١١٥/١ ـ ١١٧، والبيهقي في الأسماء والصفات ص٧٠٥ ـ ٥٠٠، وفتح الباري ٢١١/٦ ـ ٤١٣.

قال الثعلبي<sup>(۱)</sup>: قال الكلبي: نزلت في عثمان بن عفان، وعبدالرحمٰن بن عوف.

أما عبدالرحمٰن بن عوف: فإنه جاء إلى النبي - على البي الله الأف درهم صدقة؛ فقال: كان عندي ثمانية آلاف درهم؛ فأمسكتُ منها لنفسي ولعيالي أربعة آلاف درهم؛ [١/١١٣] وأربعة آلاف أقرضها ربي.

فقال له رسول الله \_ عَلِيَّة \_: «باركَ اللَّهُ فيما أمسكتَ، وفيما أعطيتَ»(٢).

<sup>(</sup>۱) نقله الواحدي في أسباب النزول ص $\Lambda$  .وانظر البحر المحيط  $\Lambda$  وتفسير القرطبي  $\Lambda$   $\Lambda$  ، وابن كثير  $\Lambda$  ، ومعالم التنزيل  $\Lambda$  ،  $\Lambda$  ، والوسيط  $\Lambda$  ، وبحر العلوم  $\Lambda$  ، وابن كثير  $\Lambda$  ، ومعالم التنزيل  $\Lambda$  ، ومعالم التنزيل ألم التنزيل ألم

<sup>(</sup>٢) رواه البرتي في مسند عبدالرحمٰن بن عوف، حديث رقم (٢١) ص ٦١، والطبري في تفسيره، برقم (١٧٠٥) ٢/١٣٤ عن عمر بن أبي سلمة، عن أبيه. به. وهو مرسل. ورواه البزار كما في المطالب العالية ٢/٥٨ ـ ٨٦ عن عمر، عن أبيه، عن أبي هريرة. والصواب المرسل. انظر فتح الباري ٢٣٣٢/٨. وعمر: ضعيف. انظر التهذيب ٢٥٦/٧ ـ ٤٥٩ والكامل ٣٩/٥ ـ ٢٤، والتقريب ٢٥٠٨.

وفي الباب عن ابن عباس: عند الطبري (١٧٠١٩) ٢٠٠٣٦، و(١٧٠٣٣) ٣٣٢/٦ ـ ٤٣٣. وعن مجاهد (١٧٠٢٠ ـ ١٧٠٢١ ـ ٢٠٠٢١) ٤٣٠/٦.

وعن قتادة (١٧٠٢٣ ـ ١٧٠٢٤) ٦/ ٤٣١ ـ ٤٣١.

وعن الربيع (١٧٠٢٦) ٣١/٦٤.

وعن ابن إسحاق (۱۷۰۲۸) ۲/۰۳۶.

وعن یحیی بن کثیر (۱۷۰۳۲) ۴۳۲/٦.

ورواه عبدالرزاق في تفسيره عن قتادة ٢٨٣/٢ ـ ٢٨٤. وانظر الدر المنثور ٢٦٢/٣ ـ ٢٦٢.

وقصة تصدّق عبدالرحمٰن بن عوف بثمانية آلاف أو أربعة آلاف رواها أبو مسعود رضى الله تعالى عنه:

وأصلها عند البخاري في كتاب الزكاة، باب (١٠) اتقوا النار ولو بشق تمرة، حديث رقم (١٤١٥ ـ ١٤١٦) ٢٨٢/٣.

وفي كتاب الإجارة، باب (١٣) مَنْ آجر نفسه ليحمل على ظهره، ثم تصدق به، حديث رقم (٢٢٧٣) ٤٥٠/٤.

وَفِي كَتَابِ التَّفْسِيرِ، سُورَة التَّوْبَة، بَابِ (١١) ﴿ ٱلَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُظَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِي الشَّلَقَاتِ﴾، حديث رقم (٤٦٦٨ ـ ٤٦٦٩) ٣٣٠/٨.

وأما عثمان: فقال: على جهاز مَنْ لا جهاز له \_ في غزوة تبوك \_.

فجهز المسلمين: بألف بعير، بأقتابها وأحلاسها.

وتصدَّق با(رومة) \_ ركية كانت له \_ على المسلمين (١).

فنزلت فيهما هذه الآية».

وقاله مقاتل بمعناه مختصراً.

وقال ابن ظفر: نزلت في: أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وعبدالرحمٰن:

أما أبو بكر: فأنفق جميع ماله.

وأما الباقون: فأنفق نصف ما عنده. وكذا ابن عوف.

<sup>(</sup>١) تجهيز عثمان جيش العسرة، وحفره لبثر رومة:

رواه البخاري في كتاب الوصايا، باب (٢٣) إذا وقف أرضاً أو بئراً، حديث رقم (٢٧٨) ٥٩٥/ ١ - ٤٠٦.

وعلَّقه في كتابه فضائل الصحابة، باب (٧) مناقب عثمان بن عفان أبي عمرو القرشي /٧٠.

والترمذي في كتاب المناقب، باب (١٩) في مناقب عثمان بن عفان ـ رضي الله عنه ـ، حديث رقم (٣٦٩٩) ٥/٩٢٠.

والنسائي في سننه في كتاب الأحباس، باب (٤) وقف المساجد ٢٣٦/٦ ـ ٢٣٧. وأحمد في المسند ٥٩/١.

وفي الفضائل، حديث رقم (٧٥١) ٤٦٤، وحديث رقم (٨٠٥) ١٩٩٥، وحديث رقم (٨٠٥) ١٩٩٥، وحديث رقم (٨٠٥)

وابن أبي عاصم في السنة، حديث رقم (١٣٠٩) ٨١/٢.

وابن شبة في تاريخ المدينة ١١٩٥/٤.

والدارقطني في العلل ٢/**٣**.

وفى السنن ١٩٩/٤ ـ ٢٠٠.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٦٩١٦) ٣٤٨/١٥.

والبيهقي في سننه ١٦٧/٦. وانظر أسباب النزول للواحدي ص٨٧. وانظر تاريخ المدينة لابن شبة ١٥٢/١ ـ ١٠٥٠.

وأما عثمان: فاشترى بئر رومة؛ وجهّز جيش العسرة.

وأما على: فباع حائطاً له باثني عشر ألفاً، فتصدّق بجميعها؛ وأصبح يوماً وليس عنده سوى أربعة دراهم، فتصدّق بها؛ وكان كثير الإيثار على نفسه.

.(1)(.....)

أبو سعيد الخدري: رأيت رسول الله \_ ﷺ ـ رافعاً يديه يدعو لعثمان بن عفان، ويقول: «يا رب، عثمان بن عفان رضيتُ عنه. فارض عنه».

فما زال رافعاً يده حتى طلع الفجر.

فأنزل الله ـ عز وجل ـ فيه: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ ٱمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ الآية » (٢).

- قوله تعالى: ﴿وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٦٧]

قال عبد بن حميد: أنا عبيدالله بن موسى، عن إسرائيل، عن السدي، عن أبي مالك، عن البراء، قال: «نزلت فينا هذه الآية: كنّا أصحاب نخل، فكان الرجل يأتي من نخله ـ على قدر كثرة نخله وقلّته ـ فيعلّقه في المسجد (٣).

وكان أهل الصفّة (٤) ليس لهم طعام؛ إذا جاع أحدهم أتى القنو فضربه، فيسقط من البسر والتمر ما يأكله.

<sup>(</sup>١) هنا بياض في الأصل.

<sup>(</sup>۲) ذكره الواحدي في أسباب النزول ص۸۷، والقرطبي في تفسيره ۲۹۱/۳ ـ ۲۹۲. وروى ابن شاهين في شرح مذاهب أهل السنة حديث رقم (۹۸) ص ۱۳۷ ضمن حديث طويل ـ بسند واه ـ وفي آخره: رفع يديه وقال: اللهم إني قد رضيت عن عثمان فارضَ عنه. ثلاثاً.

<sup>(</sup>٣) في المخطوطة: وقلّته فيجيء الفقير فيعلقه في المسجد.

<sup>(</sup>٤) في المخطوطة: الصبر وفي الهامش: الصفة.

وكان أناس \_ ممن<sup>(۱)</sup> لا يرغب في الخير \_ يجيء أحدهم بالقنو فيه الحشف [٢/١١٣]؛ بالقنو فيه الشيص؛ بالقنو وقد انكسر؛ فيعلقه.

قال: فنزلت: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَكِ مَا كَسَبْشُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَيِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ (٢).

وهكذا أخرجه الترمذي، وابن أبي حاتم: من رواية عبيدالله بن موسى.

وأخرجه الروياني، والحاكم في المستدرك: من طريق أسباط بن نصر، عن السدي، عن عدي بن ثابت، عن البراء، نحوه.

ولفظه: «نزلت هذه الآية في الأنصار: كانوا ـ عند جداد النخل من حيطانها ـ يخرجون أقناء من التمر والبسر، فيعلقونها ـ على جبل بين إسطوانتين ـ في المسجد ينال منه فقراء المهاجرين» الحديث. فنزلت.

وأخرج الحاكم من طريق أبي جعفر: محمد بن علي بن الحسين، عن

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: مما.

 <sup>(</sup>۲) رواه الترمذي في كتاب التفسير، من سورة البقرة، حديث رقم (۲۹۸۷) ٥/٢١٩ ـ ٢١٨.
 وابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢٨٠٣) ٢/٨٢٥.

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٦١٤٠) ٨٣/٣.

وابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (١٠٧٨٧) ٤٣٧/٢ ـ ٤٣٨ من طريق إسرائيل، عن السدي، عن أبي مالك: واسمه غزوان ـ عن البراء به.

ورواه البيهقي في سننه ١٣٦/٤ من طريق سفيان عن السدي به مختصراً، ورجاله ثقات، لكن اختلف على السدي كما سيأتي. فقد رواه السدي واختلف عنه:

أ \_ فرواه إسرائيل، عنه، عن أبي مالك، عن البراء. وقد سبق.

ب ـ وخالفهُ أسباط. فرواه عن السدي، عن عدي بن ثابت، عن البراء:

رواه الروياني في مسنده، حديث رقم (٣٨٤) ٢٥٨/١ ـ ٢٥٩.

والحاكم في المستدرك ٢٨٥/٢.

وابن ماجه في كتاب الزكاة، باب (١٩) النهي أن يخرج في الصدقة شر ماله، حديث رقم (١٨٢٢).

والواحدي في أسباب النزول ص٨٨ ـ ٨٩.

والطبري في تفسيره، برقم (٦١٣٨ ـ ٦١٣٩) ٨٢/٣.

جابر قال: «[أمر] النبي \_ ﷺ \_ بزكاة الفطر: بصاع من تمر؛ فجاءه رجل بتمر ردىء، فنزلت».

وأخرجه الفريابي، وعبد بن حميد: عن قبيصة، عن الثوري به.

عن الثوري (٢)، عن جعفر، عن أبيه ـ مرسلا ـ لم يذكر جابر؛ وزاد فيه: «فقال رسول الله ـ على الله عنه الله

وأخرج عبد بن حميد، والنسائي: من طريق أبي أمامة بن سهل: «كان المنافقون يتلومون بشرار ثمرهم في الصدقة؛ فنزلت»(٤).

وأخرجه ابن أبي حاتم - موصولًا - من طريق أبي الوليد، عن سليمان بن كثير، عن الزهري، عن أبي أمامة، عن أبيه (٥).

وثقه ابن معين والعجلي وابن سعد. وقال أحمد: زعموا أنه كان فيه غفلة إلّا أن كتابه صالح. وقال النسائي: ليس به بأس. وقال مرة: ليس بالقوي. وتكلّم علي ابن المديني في أحاديثه عن جعفر بن محمد. انظر هدي الساري ص813، والتقريب 170 وقال: «صدوق يهم» اه. وتهذيب التهذيب 170.

٢ ــ وقد اختلف في وصله وإرساله. فقد خالف قبيصة حاتم بن إسماعيل: فرواه عن الثوري، عن جعفر، عن أبيه مرسلًا ـ لم يذكر جابر.

(٤) رواه النسائي في كتاب الزكاة، باب (٢٧) قوله ـ عز وجل ـ: ﴿وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ (٤٣).

وابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (١٠٧٨٤) ٤٣٧/٢ مختصراً. والدارقطني في سننه (١٥) ١٣١/٢ ـ ١٣٢.

والطبري في تفسيره، برقم (٦١٤٢) ٨٣/٣. وانظر ما بعده.

(٥) رواه أبو داود في كتاب الزكاة، باب (١٧) ما لا يجوز من الثمرة في الصدقة، عقيب حديث رقم (١٦٠٧) ١١١١/٢.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٨٠٢) ٥٢٨/٢.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين من الهامش.

<sup>(</sup>٢) هكذا في الأصل: الثوري به. عن الثوري. فلربما كان هنا تحويل السند، والله أعلم.

٣) رواه الحاكم في المستدرك ٢٨٣/٢ ـ ٢٨٤.

والواحدي في أسباب النزول ص٨٨، وفي سنده:

١ ـ حاتم بن إسماعيل:

وذكره أبو داود عن أبي الوليد مختصراً (١).

وأخرج الفريابي، وعبد بن حميد، من طريق مجاهد نحوه (٢).

= والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٢٦٥٥) ٢٧٦/.

والحاكم في المستدرك ٢٨٤/٢.

والدارقطني في سننه (١٣) ١٣١/٢ من طريق سليمان بن كثير، عن الزهري، عن أبي أمامة، عن أبيه، وقد اختلف على سليمان فيه:

١ ـ فرواه : مسلم بن إبراهيم ومحمد بن كثير، عن سليمان بن كثير، عن الزهري،
 عن أبى أمامة مرسلًا ـ بدون ذكر أبيه .

رواه الدارقطني في سننه برقم (12) ۱۳۱/۲ ثم قال: ولم يقولاً: عن أبيه، أرسله مسلم ومحمد بن كثير.

٢ \_ وخالفهما: أبو الوليد الطيالسي: فرواه عن سليمان بن كثير، عن الزهري، عن
 أبي أمامة، عن أبيه سهل بن حنيف كما سبق تخريجه.

- ورواه من طريق سفيان بن حسين، عن الزهري، عن أبي أمامة، عن أبيه:

أبو داود في كتاب الزكاة، باب (١٧) ما لا يجوز من الثمرة في الصدقة، حديث رقم (١٦٠٧) ١١٠/٢ ـ ١١١.

والحاكم في المستدرك ٢٨٤/٢.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٥٥٦٧) ٧٧/٦.

والدارقطني في سننه (١١ ـ ١٣) ٢٠/٢ ـ ١٣١.

قلت: رواه سفيان بن حسين: ثقة في غير الزهري باتفاقهم. انظر التقريب ٣١٠/١، والكاشف ٢/٠٠/١، والتهذيب ٢٠٧/٤ ـ ١٠٩ وروايته هنا عن الزهري.

٢ ـ وسليمان بن كثير: لا بأس به في غير الزهري. انظر التقريب ٣٢٩/١، والكاشف ٢١٩/١.

وهنا يروي عن الزهري: روياه عن الزهري، عن أبي أمامة، عن أبيه.

وخالفهما:

۱ ـ محمد بن أبي حفصة: صدوق، يخطىء. انظر التهذيب ١٢٣/٩ ـ ١٢٤، والتقريب ١٠٥/٢ ـ ١٢٤،

٢ ـ وعبدالجليل بن حميد اليحصبي: لا بأس به. انظر التقريب ٤٦٦/١، وروايته عند النسائي ٤٣٥، والدارقطني (١٥) ١٣١/٢ ـ ١٣٢، وقد سبق. فروايتهما أولى.
 وخصوصاً أنه قد اختلف فيه على سليمان بن كثير نفسه. والله تعالى أعلم بالصواب.

(۱) عقیب حدیث رقم (۱۹۰۷) ۱۱۱/۲.

(٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦١٤٣) ٨٣/٣، وانظر معالم التنزيل ٢٥٥/١، والدر المنثور ٣٤٥/١. وعبدٌ من طريق قتادة: «ذُكر لنا: أنّ الرجل كان يكون له حائطان على عهد نبي الله \_ ﷺ -، فينظر إلى أردأهما ثمراً فيتصدّق [١/١١٤] به؛ ويخلط (١) به الحشف. فعاب الله ذلك عليهم. وتلا هذه الآية»(٢).

وعن يعلى بن عبيد، عن جويبر، عن الضحاك، «كان ناس من المنافقين يجيئون بصدقاتهم بأردأ ما عندهم من التمر؛ فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَا تَيَمُّوا الْخَبِيثَ﴾ (٣).

ومن طريق الحسن نحوه (٤).

وأخرجه الثعلبي من طريق محمد بن مروان السدي الصغير ـ في روايته عن الكلبي ـ عن باذان، عن ابن عباس: «أنّ رسول الله ـ ﷺ ـ قال لهم: «إنّ لله في أموالكم حقاً؛ فإذا بلغ حقّ الله فأعطوا منه».

فكانوا يأتون أهل الصدقة بصدقاتهم، ويضعونها في المسجد، فإذا اجتمعت قسمها رسول الله \_ عَلَيْهُ \_.

فجاء رجل ـ بعدما رقّ أهلُ المسجد، وتفرّق عامتهم ـ بعذقِ حشفِ، فوضعه في أهل الصدقة، فخرج رسول الله ـ ﷺ ـ فأبصره، فقال: «مَنْ جاء بهذا؟».

قالوا: لا ندري.

فقال: «بئس ما صنع صاحب هذا».

وأمر به فعُلِّق، فكل مَنْ رآه من الناس يقول: بئس ما صنع صاحب هذا الحشف.

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: ويخلف. والمثبت من تفسير الطبري.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦١٤٤) ٨٣/٣، وانظر الدر المنثور ١/٥٤٥.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري بنحوه في تفسيره، برقم (٦١٥٥) ٨٥٨، وانظر معالم التنزيل ٢٥٥/١.

<sup>(</sup>٤) انظر ما رواه ابن أبي شيبة في مصنفه برقم (١٠٧٨٦) ٤٣٧/٢، ومعالم التنزيل ١٥٥٥١، والدر المنثور ٣٤٥/١.

فأنزل الله هذه الآية»(١).

قلت: وذكره مقاتل بن سليمان (٢) بمعناه؛ لكن قال في أوله: «إن النبي \_ ﷺ \_ أمر بالصدقة قبل أن تنزل آية الصدقات».

[وأخرج]<sup>(٣)</sup> [ابن المنذر عن]<sup>(٤)</sup> محمد بن يحيى بن حَبان الأنصاري: «أن رجلًا من قومه أتى بصدقته يحملها إلى النبي - ﷺ -: أنواع من التمر، من الجعرور ونحوه مما لا خير فيه من التمر. فردّها رسولُ الله - ﷺ -؟ وأنزل الله تعالى هذه الآية»<sup>(٥)</sup>.

- قوله تعالى: ﴿إِن تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِمِمًا هِيُّ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الصَّدَقَاتِ فَنِمِمًا هِيُّ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُهُ الْأَيْهِ [البقرة: ٢٧١]

قال الواحدي (٦): قال [٢/١١٤] ابن الكلبي: «لما نزل قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) انظر بحر العلوم ۲۳۱/۱، وانظر ما سبق من حديث البراء بن عازب، وفي الباب عن عوف بن مالك:

رواه أبو داود في كتاب الزكاة، باب (١٧) ما لا يجوز من الثمرة في الصدقة، حديث رقم (١٦٠٨) ١١١/٢.

وابن ماجه في كتاب الزكاة، باب (١٩) النهي أن يخرج في الصدقة شر ماله، حديث رقم (١٨٢١).

والنسائي في سننه ٥/٤٣ ـ ٤٤.

وأحمد في المسند ٢٣/٦ ـ ٢٨.

والحاكم في المستدرك ١٤٥/٤ ـ ٤٢٦.

والطِبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٩٩) ١٨/٥٥.

والواحدي في الوسيط ٣٨٢/١. وفي سنده: صالح بن أبي عريب: لا يعرف حاله. كما قاله ابن القطان. انظر الميزان ٢٩٨/٢.

ـ وروى الطبري في تفسيره برقم (٦١٤٧) ٨٣/٣ نحوه عن مجاهد.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل ۱٤٢/۱.

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين من الهامش.

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين من الدر المنثور ٣٤٥/١، وليس في المخطوطة.

<sup>(</sup>٥) عزاه في الدر المنثور ١/٣٤٥ لابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) في أسباب النزول ص٨٩.

﴿ وَمَا ٓ أَنفَقْتُم مِن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرُتُم مِن نَكْدِ فَإِنَ ٱللَّهَ يَعْلَمُهُ ﴾، قالوا: يا رسول الله، صدقة السرّ أفضل، أم صدقة العلانية؟

فأنزل: ﴿إِن تُبُدُوا ٱلصَّدَقَتِ ﴾ الآية ».

وذكره الثعلبي بغير إسناد.

ز ـ قولٌ آخر: أخرج ابن أبي حاتم: نا أبي، نا الحسين بن زياد ـ مؤدب محارب ـ، نا موسى بن عمير، عن الشعبي في قوله تعالى: ﴿إِن تُبُّـ دُوا ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيً ﴾ الآية، قال: «أنزلت في أبي بكر، وعمر:

أما عمر: فجاء بنصف ماله حتى دفعه للنبي ـ عَلَيْقُ ـ.

وأما أبو بكر: فجاء بماله كلّه ـ يخفيه من نفسه ـ حتى دفعه للنبي \_ أله و الله عليه و الله و ال

وقصة إتيان أبي بكر وعمر بالمال وردت من طريق موصولة؛ أخرجها، ولكن ليس فيها ذكر نزول الآية.

أخرجه أبو داود، وصححه الترمذي والحاكم: من رواية زيد بن أسلم، عن أبيه، عن عمر به (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (۲۸٤۸) ۳٦/۲ مطولًا، وقد اختصره الحافظ ابن حجر هنا. وانظر تفسير ابن كثير ٣٢٣/١.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في كتاب الزكاة، باب (٤١) في الرخصة في ذلك، حديث رقم (١٦٧٨) ١٢٩/٢.

والترمذي في كتاب المناقب، باب (١٦) مناقب أبي بكر وعمر ـ رضي الله تعالى عنهما ـ كليهما، حديث رقم (٣٦٧٥) ١١٤٠ ـ ٦١٥.

والدارمي في كتاب الزكاة، باب (٢٦) الرجل يتصدق بجميع ما عنده، حديث رقم (١٦٦٠) ٤٨٠/١.

والبزار في مسنده، حديث رقم (٢٧٠) ٣٩٤/١ (البحر الزخار)، والحاكم في المستدرك 11٤/١. ورجاله ثقات.

ـ ورواه من طریق عبدالله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر، عن عمر به: البزار فی مسنده، حدیث رقم (۱۰۹) ۲۶۳/۱ (البحر الزخار).

## \_ قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنَهُمْ وَلَكِنَ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءٌ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٧٢]

قال الفريابي في «تفسيره»: نا سفيان، عن الأعمش، عن جعفر بن إياس، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال<sup>(۱)</sup>: «كانوا يكرهون أن يرضخوا لأنسابهم من المشركين؛ فرخص لهم فنزلت هذه الآية: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿وَأَنتُمْ لَا تُطْلَبُونَ ﴾»(٢).

وأخرجه النسائي (٣)، والطبراني (٤): من طريق الفريابي.

وكذا هو في تفسير الثوري ـ رواية أبي حذيفة ـ.

وأخرجه عبد بن حميد عن أبي داود عمر بن سعد ( $^{(0)}$  الحفري، عن سفيان. وأخرجه الطبري  $^{(7)}$  من طريق الحفري موصولًا أيضاً.

ومن طريق أبي أحمد الزبيري (٧) وعبدالله بن المبارك ( $^{(\Lambda)}$ )، عن سفيان كذلك.

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: قالوا.

<sup>(</sup>۲) رواه النسائي في كتاب التفسير من سننه الكبرى، باب (٤٨) ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ ﴾، حديث رقم (١١٠٥٢) ٣٠٥/٦ ـ ٣٠٦.

والبزار في مسنده، حديث رقم (٢١٩٣) ٤٢/٣ (كشف الأستار).

والطبري في تفسيره، حديث رقم (٦٢٠٠ ـ ٦٢٠١ ـ ٦٢٠٣) ٩٥/٣.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١٢٤٥٣) ١٠٤/١٢.

والحاكم في المستدرك ١٨٥/٢.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٨٥٢) ٣٧/٢.

والبيهقي في سننه ١٩١/٤.

وقال في مجمع الزوائد ٣٢٤/٦: «رواه البزار بنحوه ورجاله ثقات».

<sup>(</sup>٣) في سننه الكبرى ٦/٥٠٩ ـ ٣٠٦. وقد سبق.

<sup>(</sup>٤) في معجمه الكبير ١٢/٥٤.

<sup>(</sup>٥) وقَع في المخطوطة: عن أبي داود، عن سعيد الحفري.

<sup>(</sup>٦) روآه الطبري في تفسيره (٦٢٠٠) ٩٥/٣.

<sup>(</sup>٧) رواه الطبري برقم (٦٢٠٢) ٩٥/٣، وفي المخطوطة ابن (...) بياض.

<sup>(</sup>۸) رواه الطبري برقم (٦٢٠٣) ٩٥/٣. آ

ولفظ رواية ابن المبارك: «كان أناس من الأنصار لهم [1/110] أنسباء وقرابة من قريظة والنضير؛ وكانوا يتقون أن يتصدّقوا عليهم؛ ويريدون أن يسلموا؛ فنزلت: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنْهُمْ ﴾ الآية».

وأخرج الثعلبي من تفسير الكلبي نحوه؛ وزاد: «فأعطوهم بعد نزولها».

ورواه أشعث بن إسحاق، عن جعفر بن أبي المغيرة، عن سعيد بن جبير \_ مرسلًا \_، وخالف في سياقه.

ولفظه: «قال رسول الله \_ ﷺ \_: «لا تَصَدقوا إلا على أهل دينكم».

فنزل قوله تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ ﴾ (٢) فقال رسول الله \_ ﷺ -: «تَصَدقوا على أهل الأديان» (٣).

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: ينهون. والمثبت من تفسير الطبري.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين من المصادر المخرجة للحديث.

<sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٨٩، وفي تفسيره الوسيط ٣٨٦/١. وفي سنده: أشعث بن إسحاق: قال أحمد: صالح الحديث.

وقال ابن معين: ثقة.

وقال النسائي: ثقة.

وقال البزار: روى أحاديث لم يتابع عليها وقد احتمل حديثه، انظر التهذيب ٧٠٠/١. وقال في التقريب ٧٩/١: صدوق» اهـ.

وقد خالف أشعث هنا الأعمش وغيره فغاير في سياقه كما سبق.

وقد اختلف عليه \_ أيضاً \_:

أ ـ فقد رواه جرير بن عبدالحميد، عن أشعث، عن جعفر بن أبي المغيرة، عن سعيد بن جبير مرسلًا:

رواه الواحدي في أسباب النزول ص٨٩، وفي الوسيط ٣٨٦/١.

ب ـ ورواه من طريق السدشتكي، عن أشعث فوصله بذكر ابن عباس:

رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢٨٥٣) ٢/٧٣٥ ـ ٥٣٨، وحديث رقم (٢٨٥٣) ٢/٥٣٨.

جـ ـ ورواه: يحيى بن يمان، عن أشعث، عن جعفر، عن شعبة مرسلًا: رواه الطبري في تفسيره، حديث رقم (٦١٩٩) ٩٥/٣. ولعل هذا من أشعث نفسه، والله تعالى أعلم.

أخرجه ـ هكذا ـ إسحاق في «تفسيره» عن جرير عنه. وأخرجه الواحدي<sup>(١)</sup> من طريق [سهل]<sup>(٢)</sup> بن عثمان، عن جرير.

وأخرجه ابن أبي حاتم (٣) من طريق الدشتكي، عن أشعث فوصله - بذكر ابن عباس - ولفظه: «كان يأمرنا: أن لا نتصدّق إلّا على أهل الإسلام؛ حتى نزلت هذه الآية، فأمرنا بالصدقة - بعدها - على كلّ مَنْ سألك من كلّ دين».

وأخرجه الطبري<sup>(٤)</sup> من طريق يحيى بن يمان، عن أشعث ـ مرسلا ـ بلفظ: «كان النبي ـ ﷺ ـ لا يتصدق على المشركين؛ فنزلت، فتصدّق عليهم».

وذكره الثعلبي (٥) عن سعيد بن جبير بغير إسناد؛ ولفظه: «كانوا يتصدقون على فقراء أهل الذمة؛ فلما كثر فقراء المسلمين، قال رسول الله \_ على فذكر نحو الدشتكي، وزاد: «فمنعوهم ليدخلوا في الإسلام».

وأخرج ابن أبي حاتم (١٦) من طريق يزيد بن أبي حبيب المصري: «إنما نـزلـت هـذه الآيـة: ﴿وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُوَفَ إِليَّكُمُ ﴿ فَي البيه ود والنصارى ».

فكأنه يشير إلى هذا التفسير المذكور عن سعيد بن جبير، عن ابن الكلبي (٧).

<sup>(</sup>١) انظر التعليق السابق.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة بياض. استدركناه من أسباب النزول والوسيط.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٢٨٥٣) ٢/٧٣٥ ـ ٥٣٨، وانظر تخريجه فيما سبق قريباً.

<sup>(</sup>٤) رواه في تفسيره، برقم (٦١٩٩) ٣/٩٥ عن أشعث، عن جعفر، عن شعبة. وإنظر ما سية..

<sup>(</sup>٥) ورواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٢٠٧) ٩٥/٩ ـ ٩٦، وانظر أسباب النزول للواحدي ص٩٠، وتفسير الخازن ٢٠٦/١، والبغوي ٢٥٨/١، وبحر العلوم ٢٣٣/١.

<sup>(</sup>٦) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٨٦٣) ٢٩٩٥.

<sup>(</sup>٧) أي الذي رواه ابن الكلبي، عن سعيد. وهو الذي ذكره الثعلبي عنه بغير إسناد.

طريق آخر: أخرج عبد بن حميد، والطبري: من طريق سعيد، عن قتادة [٢/١١٥] «ذكر لنا: أنّ ناساً من أصحاب رسول الله ـ ﷺ ـ قالوا: لا نتصدّق على مَنْ ليس من أهل ديننا.

قال قتادة: فأنزل الله: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ الآية الآية اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

طريق آخر: وأخرج الطبري<sup>(۲)</sup> من طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس: «كان الرجل من المسلمين إذا كان بينه وبين الرجل من المشركين قرابة ـ وهو محتاج ـ فلا يتصدّق عليه.

يقول: ليس من أهل ديني.

فأنزل الله \_ عز وجل \_: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنَّهُمْ ﴾ الآية ».

طريق آخر: أخرج الواحدي (٣) من طريق سهل بن عثمان العسكري، عن ابن نمير، عن حجاج، عن سالم المكي، عن ابن الحنفية: «كان المسلمون يكرهون أن يتصدّقوا على المشركين؛ حتى نزلت هذه الآية، فأمروا أن يتصدقوا عليهم».

قولٌ آخر: أخرج الثعلبي<sup>(3)</sup> ـ من تفسير ابن الكلبي ـ قال: «اعتمر رسول الله ـ ﷺ ـ عمرة القضاء؛ وكانت معه في تلك العمرة أسماء بنت أبي بكر؛ فجاءتها أمها قتيلة، وجدتها ـ يعني لأمها ـ تسألانها ـ وهما مشركتان ـ.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٢٠٤) ٣/٩٥.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٢٠٥) ٩٥/٣.

<sup>(</sup>٣) في أسباب النزول ص ٨٩، وفي تفسيره الوسيط ٢٨٦/١، وسنده ضعيف مع إرساله. فالحجاج: ضعيف. انظر التقريب ١٥٢/١، وطبقات المدلسين ص١٢٥، والتبيين لأسماء المدلسين (١٢).

<sup>(</sup>٤) نقله الواحدي في أسباب النزول ص ٩٠، وفي تفسيره الوسيط ٣٨٧/١، والنيسابوري في غرائبه ٦٩/١، والسمرقندي في بحر العلوم ٢٣٣٧١.

فقالت: لا أعطيكما شيئاً حتى أستأمر رسول الله - ﷺ -؛ فإنكما لستما على ديني.

فاستأمرتِه في ذلك، فأنزل الله تعالى هذه الآية.

فأمرها رسول الله - ﷺ - بعد نزول هذه الآية - أن تتصدّق عليهما؛ فأعطتهما». انتهى.

وقال مقاتل بن سليمان (١٠): «نزلت في أسماء بنت أبي بكر؛ سألت النبي \_ ﷺ - عن صلة جدها أبي قحافة، فنزلت».

قلت: وهذا متوجه إن كان ما نقله ابن الكلبي ثابتاً؛ فإنه حينئذ يحتمل أن تكون أسماء سألت عن حكم صلة جدها أبي قحافة بعد أن دخلت مكة في العمرة [1/11] المذكورة. والمحفوظ لأسماء: أنّ أمها قدمت عليها المدينة تسألها. كما سيأتي بيانه في تفسير «سورة الممتحنة».

وقال ابن ظفر: «قيل: إنّ عبدالرحمٰن بن أبي بكر كان مشركاً بمكة؛ فكتب إلى أبيه يستوصله؛ فكره أن يصله بشيء لشركه.

وإنّ أسماء بنت أبي بكر قدمت عليها أمها قتيلة مشركة تستوصلها؟ فحجبتها، ومنعتها، فنزلت الآية إذناً في الصدقة على الكفار».

قلت: وقصة أسماء أشرت إليها؛ وأما عبدالرحمن: فما عرفتُ سلفه فيه.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ الَّذِينَ أَحْصِرُوا فِ سَبِيلِ اللَّهِ الآية [سورة البقرة: ٢٧٣]

قال مقاتل (٢): هم أهل الصفة - منهم: أبو هريرة، وابن مسعود -، والموالي - أربع مائة رجل - لا أموال لهم بالمدينة؛ فإذا كان الليل أووا إلى الصفة؛ فأمر الله بالنفقة عليهم».

<sup>(</sup>۱) في تفسيره ۱٤٤/١.

<sup>(</sup>٢) في تفسيره ١٤٤/١. وانظر تفسير الخازن ٢٠٧/١، وزاد المسير ٣٢٧/١، وتفسير القرطبي ٣٢٢/٣.

وقال ابن ظفر: قال ابن عباس: «نزلت في الفقراء: أهل الصفة مهاجرة الأعراب».

وقال الثعلبي (۱): «كانوا نحواً من أربع مائة رجل ـ لا مساكن لهم بالمدينة، ولا عشائر ـ أووا إلى صفة المسجد؛ فيجيئون السوق بالنهار (۲)، ويتعلّمون القرآن بالليل، وقالوا: نخرج في كلّ سرية.

فحض الله الناس على [مواساتهم]؛ فكان الرجل إذا كان عنده فضل أتاهم به».

وذكره ابن ظفر عن ابن عباس بنحوه؛ وزاد في آخره: «حين يمسي».

- قــولــه تــعــالـــى: ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُم بِالَّيْلِ وَالنَّهَادِ سِئًا وَعَلَانِيكَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٧٤]

قال مقاتل<sup>(٣)</sup>: «نزلت في علي بن أبي طالب: لم يملك غير أربعة دراهم؛ فتصدق بدرهم ليلًا، وبدرهم نهاراً، وبدرهم سراً، وبدرهم علانية.

فقال له لنبى \_ ﷺ \_: «ما حملك على ذلك؟».

قال: حملني عليه طلب ما وعد الله.

فقال: «لك ذلك».

<sup>(</sup>۱) نقله الخازن في تفسيره ۲۰۷/۱، والواحدي في الوسيط ۳۸۸/۱، والبغوي في تفسيره ۱/۲۰۹۸. وما بين القوسين منه. وفي المخطوطة بياض. وفي الوسيط: على الصدقة عليهم. وانظر زاد المسير ۳۲۷/۱، وتفسير ابن عباس ص۳۹، والدر المنثور ۳۵۸/۱، وغرائب النيسابوري ۲/۳۷، والبحر المحيط ۳۲۸/۲.

<sup>(</sup>٢) في المصادر: يرضخون النوى بالنهار.

<sup>(</sup>٣) في تفسيره ١٤٥/١. ونقله الواحدي في أسباب النزول ص٩٢، والوسيط ١٩٩١، ووالخازن في تفسيره ٢٠٤/١، والسمرقندي في بحر العلوم ٢٣٤/١ . وانظر الدر المنثور ٢٣٦/١، وغرائب النيسابوري ٤٤/٣، وزاد المسير ٢٣٠٠/١، وتفسير القرطبي ٣٣٠٠/٣، وتفسير ابن كثير ٢٣٣٠/١.

فَانَسِول الله: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمَواكَهُمْ [٢/١١٦] بِٱلَّتِيلِ وَٱلنَّهَادِ سِئًّا وَعَلانِيكَ ﴾.

ونقل الواحدي(١) هذا بعينه عن الكلبي.

[وقد رویناه ـ موصولاً ـ: من طریق عبدالوهاب بن مجاهد، [عن أبيه]  $\binom{(\Upsilon)}{1}$  عن ابن عباس في الطبراني  $\binom{(\Upsilon)}{1}$ .

وأسند ابن مردويه، والثعلبي: من طريق أيوب، عن مجاهد، عن ابن عباس: «كان عند على».

فذكره إلى قوله: «علانية».

وقد أخرجه الطبري، وابن أبي حاتم: من طريق عبدالوهاب بن مجاهد، عن أبيه: «كان لعليّ أربعة دراهم» فذكره (٥).

وعبدالوهاب: ضعيف.

وقد أخرجه عبدالرزاق عنه (٦)؛ فوصله بذكر ابن عباس فيه.

<sup>(</sup>١) في أسباب النزول ص٩٢، والوسيط ٣٩١/١.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين سقط من المخطوطة. أثبتناه من المصادر المخرجة للأثر.

٣) رواه الطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (١١١٦٤) ٩٧/١٢.

وعبدالرزاق في تفسيره ١٠٨/١.

والواحدي في أسباب النزول ص٩٢.

وفي الوسيط ٣٩٢/١. وسنده ضعيف جداً، فيه:

عبدالوهاب بن مجاهد: متروك. وكذّبه الثوري. انظر التقريب ٥٢٨/١، ومجمع الزوائد ٢/٤/٣. وقد اختلف عليه. فروي عنه مرسلاً وموصولاً بذكر ابن عباس ـ كما سيأتي إن شاء الله تُعالى.

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين من هامش المخطوطة.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره ١٠١/٣.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٨٨٣) ٢/٣٤٥.

والواحدي في أسباب النزول ص٩٢.

وقد رواه ابن أبي حاتم عن عون قال: قرأ رجل... فذكره ولم يسمّه (٢٨٨٢) ٢/٤٣٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير عبدالرزاق ١٠٨/١. وقد سبق.

وأخرجه عبد بن حميد عن عبدالرزاق بذلك؛ ويُنْظَر في رجال سنده. وذكر بقيته الكلبي في «تفسيره».

قولٌ آخر: أخرج ابن أبي حاتم، والطبراني، والواحدي: من طريق أبي مهدي، عن يزيد بن عبدالله بن عريب، عن أبيه، عن جده، عن النبي عن يزيد بن عبدالله بن عريب، عن أمواكهُم بِاللَّمِلُ وَالنَّهَادِ ﴾ - على الآية ـ في أصحاب الخيل»(١).

وأخرجه عبد بن حميد من طريق قيس بن حجاج، عن حنش الصنعاني، عن ابن عباس، قال: «على الخيل في سبيل الله».

وأخرجه ابن أبي حاتم ـ من هذا الوجه ـ بلفظ: «الذين يعلفون الخيل في سبيل الله»(٢).

وأخرج الطبري من طريق العجلان بن سهيل، عن أبي أمامة في تفسير هذه الآية: ﴿ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُم بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ الآية. «نزلت في أصحاب الخيل: فيمن لم يرتبطها لخيلاء ولا مضمار» (٣).

ومن طريق الأوزاعي: مثله؛ من قوله (٤).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (۲۸۸۰) ۲/۲۲٥.

والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٥٠٧) ١٨٩/١٧، وفي المعجم الأوسط، حديث رقم (١٠٨٧) ١٠٨٧.

والواحدي في أسباب النزول ص٩٠ ـ ٩١، وفي الوسيط ٣٩٢/١ ـ ٣٩٣.

وابن قانع في معجم الصحابة ٢٩٠/٢ بآخره.

وابن أبي عاصم في الآحاد والمثاني، حديث رقم (٢٦٩٦)، ١٥٨/٠. وسنده ضعيف: يزيد وأبوه ضعيفان. وانظر مجمع الزوائد ٣٢٤/٦.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٨٨١) ٤٣/٢، والواحدي في أسباب النزول ص١٠٥.

<sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول ص٩١ ـ ٩٢.

<sup>(</sup>٤) انظر أسباب النزول ص٩١.

ز \_ قـولـه تـعـالـى: ﴿ قَالُوٓا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوْأُ وَأَحَلَ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَوَأَ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٧٥]

أخرج [ابن أبي حاتم] (١) والطبري: من طريق ورقاء، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد: «كانوا في الجاهلية يكون للرجل على الرجل الدين، فيقول: لك كذا وكذا وتؤخّر عني»(٢).

ومن طريق سعيد [١/١١٧] عن قتادة: "إنّ ربا أهل الجاهلية: يبيع الرجل إلى أجل مسمى؛ فإذا حلّ الأجلُ ولم يكن عند صاحبه قضاء، زاد وأخر عنه»(٣).

وقال الثعلبي (٤): «كان أهل الجاهلية إذا حلّ مال أحدهم على غريمه فطالبه، يقول: زدني في الأجل، وأزيدك في مالك.

فيفعلان ذاك، ويقولان: سواء علينا الزيادة في أول البيع بالربح، أو عند محل المال لأجل التأخير.

فأكذبهم الله، فقال: ﴿ وَأَحَلَّ اللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوَأَ ﴾ .

وهذا أخرجه ابن أبي حاتم من طريق ابن لهيعة، عن عطاء بن دينار، عن سعيد بن جبير نحوه (٥).

وأخرج الطبري<sup>(٦)</sup> من طريق ليث، عن مجاهد: «كانوا إذا حلّ دين بعضهم فلم يجد ما يعطي، زاده وأخره. فنهوا عن ذلك».

<sup>(</sup>١) بياض في الأصل. وقد رواه ابن أبي حاتم من هذه الطريق.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٩١٧) ٥٤٨/٢ عن ورقاء، عن ابن أبي نجيح. والطبري في تفسيره، برقم (٦٢٣٣ ـ ٦٢٣٤) ١٠٢/٣ عن عيسى وشبل، عن ابن أبي نجيح.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٢٣٥) ١٠٢/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير الخازن ٢٠٩/١، ومعالم التنزيل ٢٦٢/١.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (٢٨٩١) ٢/٥٥٥.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٢٩٠) ١١٢/٣.

\_ قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَذَرُوا مَا بَقِىَ مِنَ الرِّبَوَا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ آَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُو

أخرج الطبري<sup>(۱)</sup> من طريق أسباط، عن السدي: "نزلت هذه الآية في العباس بن عبدالمطلب، ورجل من بني المغيرة: كانا شريكين في الجاهلية؛ يُسلفان في الربا إلى ناس من ثقيف من بني عميرة ـ وهم بنو عمرو بن عمير -.

فجاء الإسلام، ولهما أموال عظيمة في الربا، فنزلت».

وأخرج الواحدي<sup>(۲)</sup> من طريق السدي أولَ هذا الخبر؛ وسمّى الرجل من بني المغيرة: خالد بن الوليد بن المغيرة. فذكره إلى قوله: «فجاء الإسلام».

فقال في سياقه: «ولهما أموال عظيمة في الربا، فأنزل الله هذه الآية، فقال النبي \_ على الله عند الله عن ربا الجاهلية \_ موضوع؛ وأول ربا أضعه: ربا العباس بن عبدالمطلب».

قلتُ: وهذا الحديث الآخِر: ثابت في الصحيحين، وغيرهما ـ دون ما قبله ـ من رواية جابر، وغيره [٢/١١٧] في خطبة حجة الوداع<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٢٥٦) ٣/١٠٧.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٩١٣) ٢٨/٨٥.

وانظر أسباب النزول للواحدي ص٩٣ ـ ٩٤، ومعالم التنزيل ٢٦٤/١، وتفسير الخازن ١/١١/١، وبحر العلوم ٢٣٥/١.

<sup>(</sup>۲) أسباب النزول ص۹۳ - ۹٤.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في كتاب الحج، باب حجة النبي ـ ﷺ ـ، حديث رقم (١٢١٨) ٢/٨٨٩ ـ ٨٩٢.

وأبو داود في كتاب المناسك، باب صفة حج النبي ـ ﷺ -، حديث رقم (١٩٠٥) ١٨٢/٢.

والنسائي في كتاب الحج، باب الكراهية في الثياب المصبغة للمحرم ١٤٣٠ ـ ١٤٤. وابن ماجه في كتاب المناسك، باب حجة الرسول ـ ﷺ -، حديث رقم (٣٠٧٤).

ومن طريق ابن جريج (۱): «كانت ثقيف قد صالحت رسول الله - على: أن [ما كان] (۲) لهم ربا على الناس فهو لهم؛ وما كان للناس عليهم من ربا فهو موضوع. فلما كان الفتح، استعمل رسول الله - على مكة عتاب بن أسيد؛ وكانت بنو عمرو بن عمير بن عوف يأخذون الربا من بني المغيرة؛ وكانت بنو المغيرة يربون لم في الجاهلية؛ فجاء الإسلام ولهم عليهم مال كثير؛ فأتاهم بنو عمرو بن عمير يطلبون رباهم؛ فأبى بنو المغيرة أن يعطوهم في الإسلام؛ فرفعوا ذلك إلى عتاب بن أسيد؛ فكتب عتاب بن أسيد إلى رسول الله - على و فنزلت: ﴿ يَكَايُهُا الَّذِينَ عَامُوا الله وَ وَذَرُوا مَا الله عَالِ، فقال: الله عَالِ، فقال: الله والله عناب، فقال:

قال ابن جريج: وذكر عكرمة: أنّ بني عمرو بن عمير كانوا يأخذون الربا على بني المغيرة؛ ويزعمون أنهم - مسعود، وعبد ياليل، وحبيب، وربيعة، بنو عمرو بن عمير - هم الذين كان لهم الربا؛ فأسلم عبد ياليل، وحبيب، وربيعة، ومسعود، وهلال».

قلت: لم يتقدم لهلال ذكر في الإخوة الأربعة؛ فيحتمل أن يكون أخاهم، فَعُدّ خامساً؛ ويحتمل أن لا يكون أخاهم، بل كان ممن له ربا من ثقيف، فأسلم، وسلم الحكم.

والدارمي في كتاب المناسك، باب (٣٤) في سنة الحاج، حديث رقم (١٨٥٠ - ١٨٥١)
 ٢٧/٢ - ٢٧.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (٣٩٤٣ ـ ٣٩٤٤) ٩/ ٢٥٠ ـ ٢٥٩.

من حدیث جابر \_ رضی الله تعالی عنه \_ وانظر تتمة تخریجه فی تخریجنا لسنن ابن ماجه. \_ وورد من حدیث أبی حرة الرقاشی، عن عمه: رواه أبو یعلی برقم (۱۵۲۹ \_ ۱۵۷۰) ٣/ ۱۲۹ \_ ۱۱۶۰، والدارمی (۲۰۳۴) ۲/۳۲. وأحمد ۵۷۲ \_ ۷۲.

ـ ورواه أبو داود برقم (٣٣٣٤) ٢٤٤/٣ ـ ٢٤٠. من حديث عمرو بن الأحوص.

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٢٥٧) ١٠٧/٣، والواحدي في الوسيط ٢٩٧/١.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين من هامش المخطوطة.

ووقع في هذه الرواية إشكال؛ لأنّ ظاهرها: أنّ إسلام ثقيف ومصالحتهم، كان قبل فتح مكة، وليس كذلك.

ولعل معنى الكلام: أنّ الفاء في قوله: «فلما كان فتح مكة» معقبة لشيء محذوف.

وإنما ذكر فتح مكة \_ هنا \_ لما وقع في القصة: أنهم تحاكموا إلى عتاب [١/١١٨] فبيّن بسبب كونه حاكماً؛ ثم أكمل القصة.

وقد ساق مقاتل بن سليمان ـ في «تفسيره»(١) سياقاً واضحاً؛ فقال: «نزلت ـ يعني: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَوُا اتَقُوا الله وَذَرُوا مَا يَقِيَ مِنَ الرِّبَوَا ﴾ ـ في أربعة إخوة من ثقيف. ـ فسماهم ونسبهم ـ كانوا يداينون بني المغيرة بن عبدالله بن عمرو بن مخزوم؛ فلما أظهر الله نبيّه على الطائف، اشترطوا ثقيف» فذكر الشرط، واختصامهم إلى عتاب «فقال بنو المغيرة: أجُعلنا أشقى الناس بالربا؟ وقد وضع عن الناس فقالت ثقيف: إنّا صالحنا على ذلك.

فكتب عتاب» الحديث.

وأخرج ابن أبي حاتم (٢) من طريق بكير [بن] معروف، عن مقاتل بن حيان نحوه.

وزاد: «كلهم إخوة؛ وهم الطالبون، وبنو المغيرة المطلوبون» وذكر سياق القصة التي ذكرها ابن جريج.

وفيه: «كتب لهم في الشرط ما كان لهم من ربا» إلى آخره.

وزاد: «ولهم ما للمسلمين، وعليهم ما عليهم. فلما طلبوهم، قالت

<sup>(</sup>۱) في تفسيره ١٤٦/١ ـ ١٤٧.

ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (٢٩١٥) ١٤٨/٢ ـ ٥٤٩ عن مقاتل بن حيان نحوه.

وانظر معالم التنزيل ٢٦٤/١، وتفسير الخازن ٢١١/١ ـ ٢١٢، وبحر العلوم ٢٣٥/١، وأسباب النزول للواحدي ص٩٣، والوسيط ٣٩٨/١، وتفسير القرطبي ٣٤٥/٣.

<sup>(</sup>٢) في تفسيره، برقم (٢٩١٥) ٢٨/٢ ـ ٥٤٩. وما بين القوسين ليس في المخطوطة.

بنو المغيرة: والله لا نعطي الربا في الإسلام، وقد وضعه الله.

فرفعوا شأنهم لمعاذ بن جبل ـ ويقال: عتاب بن أسيد؛ وأحدهما عامل رسول الله ـ على مكة ـ فكتب بقصتهم، فأنزل الله على نبيه: ﴿ يَتَايُّهَا الَّذِينَ عَامَلُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ وَذَرُوا مَا يَقِىَ مِنَ الرِّبُوا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ يَكَالُّهُ وَذَرُوا مَا يَقِى مِنَ الرِّبُوا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ وَكُنتُم اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ فَعَلَوا فَلَهُم فَكتب إلى معاذ بن جبل: «أن اعرض عليهم هذه الآية: فإن فعلوا فلهم رؤوس أموالهم؛ وإن أبوا فآذنهم بحرب».

وأخرج أبو يعلى في «مسنده»(١) من طريق الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس: «إنّ هذه الآية نزلت في بني عمرو بن عمير» فذكر القصة بطولها نحوه.

وذكر ابن ظفر: أنّ بعضهم ذهل فسمى ابن المعيرة: الوليد؛ وزيفه بأنّ الوليد ما مات [٢/١١٨] حتى سلبه الله المال الممدود.

قلت: وأقوى \_ في الردّ \_ من ذلك: أنه كان مات؛ لأنّ أهل الطائف إنما أسلموا بعد فتح مكة؛ لأنّ الوليد مات قبل ذلك بدهر طويل، والنبي \_ يومئذ بمكة.

\_ قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبْتُدُ فَلَكُمْ مُرُهُوسُ أَمْوَلِكُمْ ﴾ [سورة البقرة: ٢٧٩]

قال الواحدي<sup>(۲)</sup>: قال عطاء، وعكرمة: نزلت في العباس بن عبدالمطلب، وعثمان بن عفان: وكانا قد أسلفا في التمر، فلما حضر الجذاد، قال لهما صاحب التمر: لا يبقى لي ما يكفي عيالي إن أنتما أخذتما حقكما<sup>(۳)</sup> كلّه، فهل لكما أن تأخذا النصف وتؤخرا النصف، أضعف لكما؟ ففعلا.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو يعلى في مسنده، حديث رقم (٢٦٦٨) ٧٤/٥ ـ ٧٥. والواحدي في أسباب النزول ص٩٣. وسنده هالك ـ كما سبق. وانظر مجمع الزوائد ١١٩/٤ ـ ١٢٠.

<sup>(</sup>۲) في أسباب النزول ص٩٣ .وانظر زاد المسير ٣٣٢/١، وتفسير الخازن ٢١١/١، ومعالم التنزيل ٢٦٤/١، وتفسير القرطبي ٣٤٥/٣.

<sup>(</sup>٣) في أسباب النزول: حظكما.

فلما حلّ الأجل طلبا الزيادة؛ فبلغ رسول الله ـ ﷺ -، فنهاهما عن ذلك، وأنزل الله تعالى هذه الآية.

فقالا: سمعاً وطاعة؛ وأخذا رؤوس أموالهما».

\_ قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَاكَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةً ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٨٠]

نقل الواحدي<sup>(۱)</sup> عن ابن الكبي: «قال [بنو] عمرو بن عمير لبني المغيرة: هاتوا رؤوس أموالنا ولكم الربا؛ ندعه لكم.

فقال بنو المغيرة: نحن اليوم أهل عسرة؛ فأخرونا إلى أن يدرك التمر.

فأبوا أن يؤخّروهم؛ فأنزل الله تعالى: ﴿وَإِن كَاكَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةً ﴾».

وأخرج الطبري (٢) من طريق مغيرة، عن إبراهيم النخعي في قوله: ﴿ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةً ﴾، قال: ﴿ فَاكُ فِي الربا ».

ومن طريق يزيد بن أبي زياد (٣)، عن مجاهد، عن ابن عباس، قال: «نزلت في الدَّيْن».

ومن طريق ابن جريج (٤): «قال لي عطاء: ذلك في الربا؛ وفي الدَّين؛ في كل ذلك».

<sup>(</sup>١) في أسباب النزول ص٩٤.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره برقم (٦٢٧٦) ٣/١١٠، و(٦٢٨٩) ٣/١١٢.

 <sup>(</sup>۳) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٢٧٤) ٣/١١٠.
 وابن أبى حاتم فى تفسيره، برقم (٢٩٣٤) ٢/٥٥٠.

وسعيد بن منصور في سننه (٤٥٤) ٩٨٦/٣ (التكملة) ويزيد: ضعيف.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره ١١١٨، وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٩٣٧) ٢٠٥٠.

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْبَ كَاتِبُ أَن يَكْنُبَ كَمَا عَلَمَهُ اللَّهُ ۗ [سورة اللَّهِ قَالَ اللَّهُ اللّ

أخرج ابن أبي حاتم ـ بعد نقله عن (۱) مجاهد (۲)، والسدي (۳): وجوب الكتابة على ذلك ـ أنّ سبب [۱/۱۹] ذلك: ما أسنده إلى بكير بن معروف، عن مقاتل بن حيان، قال: «الكاتب ـ يعني: في زمانه ـ إذا كانت له حاجة، ووجد غيره يذهب في حاجته، ويلتمس غيره. وذلك أنّ الكُتّاب في ذلك الزمان كانوا قليلًا (٤).

## ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْبَ الشُّهَدَآءُ إِذَا مَا دُعُواً ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٨٧]

أخرج عبد بن حميد، والطبري<sup>(٥)</sup>: من طريق سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَلَا يَأْبَ الشَّهَدَآهُ إِذَا مَا دُعُوأً ﴾، قال: «كان الرجل يطوف في الحواء العظيم، فيدعوهم إلى الشهادة، فلا يتبعه أحد منهم. فأنزل الله هذه الآية».

وأخرج الطبري<sup>(٦)</sup> من طريق أبي جعفر الرازي، عن الربيع بن أنس، قال: «كان الرجل» مثله.

قال: «في القوم» بدل: «الحواء العظيم».

وقال: «فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَا يَأْبُ ٱلشُّهَدَآءُ إِذَا مَا دُعُواً ﴾».

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: ابن مجاهد.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٩٦٠) ٢/٢٥٥، والطبري في تفسيره، برقم (٢٩٦٠) ٦٣٣٦ ـ ١١٩/٣ (٦٣٣٨ ـ ٢٣٣٦)

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره برقم (٢٩٥٨) ٢/٥٥٦، والطبري في تفسيره، برقم (٣١٨) ١١٩/٣ (٦٣٤٢).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٢٩٦١) ٧/٧٥٥.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٣٦٤) ١٢٦/٣. وانظر تفسير ابن أبي حاتم ١٣٦٢٥.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٣٦٥) ١٢٦/٣، وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٣٠٠١) ١٣٠٨.

## ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُضَاَّزُ كَاتِبٌ وَلَا شَهِيذًا ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٢]

قال الطبري<sup>(۱)</sup>: حُدّثت عن عمار، نا ابن أبي جعفر ـ يعني: الرازي ـ عن أبيه، عن الربيع بن أنس، قال: «لما نزلت هذه الآية: ﴿وَلَا يَأْبَ كَاتِبُ أَن يَكُنُبَ كَمَا عَلَمَهُ ٱللَّهُ ﴾، كان أحدهم يجيء إلى الكاتب فيقول له: اكتب لى؛ فيقول: إنّ لى حاجة؛ فانطلق إلى غيري.

فيلزمه ويقول: إنك قد أُمرت أن تكتب لي. ولا يدعه، ويضارره بذلك وهو يجد غيره ـ وذكر نحو ذلك في الشاهد ـ فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَا يُضَاّلُ كَاتِبُ وَلَا شَهِيدٌ ﴾.

وأسند عن: مجاهد $^{(7)}$ ، وطاوس $^{(7)}$ ، والضحاك $^{(1)}$ ، وعكرمة $^{(6)}$ ، وألسدي $^{(7)}$ ، وغيرهم، نحوه.

لكن ليس فيه: «فأنزل الله» إلى آخره.

\_ قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضًا فَلْيُؤَدِ الَّذِى اَوْتُمِنَ أَمَنْتَهُ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٨٣]

أخرج ابن أبي حاتم (٧) من طريق عبدالملك بن أبي نضرة، عن أبيه،

فی تفسیره، برقم (٦٤٢٥) ۱۳۷/۳.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى برقم (٦٤٢١) ١٣٦/٣.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٢٦) ١٣٧/٣.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٢٢ ـ ٦٤٢٣) ١٣٦/٣ ـ ١٣٣٠.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٢٠) ١٣٦/٣.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، برقم ١٣٧/٣. وانظر الوسيط ٤٠٦/١، وتفسير ابن أبي حاتم ٢/٧٢٥ فقد عزاه لابن عباس، ومجاهد، وعكرمة، وطاوس، وسعيد بن جبير، والضحاك، وعطية، والربيع بن أنس، ومقاتل بن حيان، والسدي نحو ذلك.

<sup>(</sup>۷) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٣٠٤١) ٧٠/٥، والنحاس في ناسخه ص٧٩ - ٨، والبيهقي في سننه ١٤٥/١، وابن ماجه في كتاب الأحكام، باب (٢٩) الإشهاد على الديون، حديث رقم (٢٣٦٥). وسنده حسن إن شاء الله. انظر تفسير ابن كثير /٣٣٤، والإيضاح لناسخ القرآن ص١٩٦٠ ـ ١٩٧٠.

عن أبي سعيد [٢/١١٩] قال: «نَسَخَت هذه الآية ما تقدّم من الأمر بالإشهاد والرهن».

ومن طريق الشعبي (١): «لا بأس إذا ائتمنه أن لا يكتب ولا يُشهد».

ز \_ قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]

قيل: نزلت في كتمان الشهادة.

أسند الطبري (٢) من طريق يزيد بن أبي زياد، عن مقسم، عن ابن عباس: أنه قال في هذه الآية: ﴿وَإِن تُبَدُوا مَا فِي النَّهِ مُ أَو تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللَّهُ ﴾، قال: «نزلت في كتمان الشهادة».

هذه رواية الثوري، عن يزيد، [عن مقسم]<sup>(٣)</sup>.

وفي رواية: محمد بن فضيل (٤)، عن يزيد، عن مجاهد، عن ابن عباس: في الشهادة (٥).

وبسند صحيح عن عكرمة (٢)، قال: «في الشهادة إذا كتمها».

وابن ابي محادم في تفسيره، برقم 17 - ٢٣٣. وابن الجوزي في نواسخ القرآن ص٢٣٣ ـ ٢٣٤.

ويزيد ضعيف. وقد اختلف عليه كما سيأتي.

ورواه أبو عبيد في ناسخه برقم (٥٠٢) ص٧٧٤ من طريق هشيم، عن يزيد.

والطحاوي في مشكل الآثار ٢/٧٤٧.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٣٠٤٢) ٧٠٠/٢.

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٤٧) ١٤٣/٣.
 وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٣٠٥٦) ٧٧٢/٢.

<sup>(</sup>٣) في المخطوطة: عن مقسم، عن يزيد.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٤٦) ١٤٣/٣. ورواه سعيد بن منصور في سننه، برقم (٤٧٣) ١٠٠٤/٣ (٤٧٣)

<sup>(</sup>٥) في المخطوطة: وهي شاذة. والتصحيح من تفسير الطبري.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٤٨ ـ ٦٤٤٨) ١٤٣/٣، وأبو عبيد في ناسخه برقم (٦٠٥ ـ ١٤٣) ص٧٧/٠ وانظر تفسير ابن أبي حاتم ٧٧٢/٠، ومعالم التنزيل ٢٧١/١.

ومن طريق الشعبي<sup>(١)</sup> نحوه.

ومن طريق جويبر، عن عكرمة (٢): «في كتمان الشهادة، وإقامتها على وجهها».

\_ قـولـه تـعـالـى: ﴿ ءَامَنَ الرَّسُولُ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ ﴾ الآية [سورة البقرة: ٢٨٥] إلى آخر قوله: ﴿ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَآهُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَآهُ ﴾ (٣) [سورة البقرة: ٢٨٤].

أخرج مسلم، وأحمد، وابن حبان: من رواية العلاء بن عبدالرحمٰن بن يعقوب، عن أبيه، عن أبي هريرة، قال: «لما نزلت على رسول الله على أيس من أيلة ما في السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي الشَّوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي النَّهُ ﴾، اشتذ ذلك على أصحاب رسول الله على أصحاب رسول الله على أحداب رسول الله على أحداث اله على أحداث الله على أ

فأتوا رسول الله - على أله من الله على الركب، وقالوا: يا رسول الله، كلفنا من الأعمال (٤) ما نطيق: من الصلاة، والصيام، والصدقة.

وقد أنزلت هذه الآية، ولا نطيقها.

فقال: «أتريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين \_ من قبلكم \_ سمعنا وعصينا؟ بل قولوا: سمعنا وأطعنا، غفرانك ربنا وإليك [١/١٢٠] المصير».

فلما أقترأها القوم، وذلت بها ألسنتهم، أنزل الله ـ في إثرها ـ: ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٥٠) ١٤٣/٣، وانظر تفسير ابن أبي حاتم ٧٧٢/٠، ومعالم التنزيل ٢٧١/١.

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٥٢) ١٤٣/٣ ، وانظر الناسخ للنحاس ص ٨١ - ٨٠،
 ومعالم التنزيل ٢٧١/١ - ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) هكذا في المخطوطة. ولعل الصواب إلى قوله: ﴿غُفُرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ۗ ۗ ۗ ﴿ الْمَ

<sup>(</sup>٤) في المخطوطة: الإيمان. والمثبت من المصادر المخرجة للحديث.

 <sup>(</sup>٥) رواه مسلم في كتاب الإيمان، باب بيان أن الله سبحانه لم يكلف إلا ما يطاق، حديث رقم (١٢٥) ١١٥/١ ـ ١١٦.

### ز \_ قوله تعالى: ﴿لَا يُكُلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [سورة البقرة: [YA7]

[أخرج](١) مسلم، وأحمد، وابن حبان حبان ـ في الحديث الذي قبله ـ: «فلما فعلوا ذلك نسخها الله تعالى؛ فأنزل الله ـ عز وجل ـ: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ إلى آخر السورة».

وزاد \_ على التلاوة \_ بعد قوله: ﴿ أَوْ أَخْطَأُأًا ﴾ قال: نعم.

وكذا بعد قوله: ﴿ مِن قَبُلِنَّا ﴾ (٢).

وكذا بعد قوله: ﴿ طَاقَةَ لَنَا بِهِ ۗ ﴾.

وكذا بعد قوله: ﴿وَٱرْحَمْنَا ﴾.

وكذا في آخر السورة.

ووقع في رواية الطبري (٣) من وجه آخر عن العلاء ـ بعد أن ساق هذا الحديث باختصار، عند قوله: ﴿رَبُّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نُسِينَا أَوْ أَخْطَأُنَّا ﴾ ـ قال العلاء: قال أبي: قال أبو هريرة: قال رسول الله ـ ﷺ ـ: ﴿ وَرَبَّنَا وَلَا تَخْمِلْ عَلَيْمُنَا إِصْرًا ﴾ الساق الآية إلى آخرها.

قال أبي: قال أبو هريرة: قال رسول الله \_ ﷺ \_: «قال الله: نعم».

وأحمد في المسند ٤١٢/٢.

وابن حبان في صحيحه، حديث رقم (١٣٩) ١/٣٥٠ ـ ٣٥١.

وأبو عوانة في مسنده ٧٥/١ ـ ٧٧.

والطبري في تفسيره، برقم (٦٤٥٣) ١٤٣/٣ ـ ١٤٤.

وتمام في فوائده، حديث رقم (١٣٢٩) ١٣١٤ - ١٣٢ (الروض البسام).

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٣٠٦٠ ـ ٣٠٦١) ٥٧٤ ـ ٥٧٤. والبغوي في معالم التنزيل ٢٧١/١.

والواحدي في أسباب النزول ص٩٤، وأبو نعيم في المستخرج، حديث (٣٢٦) ١٩٤/١.

ما بين القوسين في هامش المخطوطة.

في المخطوطة: وكذا بعد قوله: ﴿وَٱرْبَعَمْنَآ ﴾ ﴿مِن قَبْلِنَا ﴾. **(Y)** 

رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٥٣) ١٤٣/٣ ـ ١٤٤.

قلتُ: وقضيته: أنَّ في سياق رواية مسلم إدراجاً.

وأخرجه أبو نُعَيْم في «المستخرج»(١) من رواية محمد بن إبراهيم البوشنجي، عن أمية بن بسطام ـ شيخ مسلم فيه -.

ولفظه: «قولوا: سمعنا وأطعنا». فقالوا: سمعنا وأطعنا.

فلما ذلّت بها ألسنتهم، أنزل اللّه التي بعدها: ﴿ اَمَنَ ٱلرَّسُولُ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِن نَسِيناً أَوْ أَخْطَأْنا ﴾ .

قال: «لا أواخذكم».

وساق إلى قوله: ﴿مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِۦ ﴾.

قال: «لا أحملكم».

إلى قوله: ﴿وَٱغْفِرْ لَنَا وَٱرْحَمْنَا ۗ ﴾.

#### حدیث آخر عن ابن عباس:

أخرج أحمد، ومسلم، والطبري: من طريق آدم بن سليمان، عن سعيد بن جبير، يحدّث عن ابن عباس قال: «لما نزلت: ﴿وَإِن تُبَدُوا مَا فِيَ النَّهُ مُ أَوْ تُخَفُوهُ [٧/١٢٠] يُحَاسِبَكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴾، دخل قلوبهم منها شيء لم يدخل قلوبهم مثله.

فقال رسول الله \_ عَلَيْ \_: «قولوا: سمعنا وأطعنا وسلمنا» فألقى الله الإيمان في قلوبهم.

فأنزل الله تعالى: ﴿ اَمَنَ ٱلرَّسُولُ ﴾ إلى · آخر السورة ».

وفي رواية مسلم: «لما تلا إلى قوله: ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخُطَأُنَّا ﴾، قال: «قد فعلت».

<sup>(</sup>۱) المستخرج لأبي نعيم (٣٢٦) ١٩٤/١.

وأعاد بعد قوله: ﴿مِن قَبْلِنَّا﴾، وبعد قوله: ﴿أَنتَ مَوْلَكَنَا﴾ (١).

#### طريق أخرى عن سعيد بن جبير:

أخرج الطبري من طريق ورقاء (٢)، ومحمد بن فضيل (٣) - فرقهما - عن عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس: "لما نزلت: ﴿اَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ ، قرأها رسول الله - ﷺ -، فلما انتهى إلى قوله: ﴿عُفْرَانَكَ رَبَّنَا ﴾، قال الله: "قد غفرت لكم"، فلما قرأ: ﴿رَبَّنَا لاَ تُوَاخِذَنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنًا ﴾ قال الله: "لا أؤاخذكم"، فلما قرأ: ﴿وَلا تَحْمِلْنَا مَا لاَ طَاقَةً عَلَيْنَا إِصْرًا ﴾، قال الله: "لا أحمل عليكم". فلما قرأ: ﴿وَلا تُحَمِلْنَا مَا لاَ طَاقَةً لَنَا بِمِيْ ، قال الله: "لا أحمل عليكم"، فلما قرأ: ﴿وَلا تُحَمِلْنَا مَا لاَ طَاقَةً عَنَا ﴾، قال الله: "قد عفرت لكم"، فلما قرأ: ﴿وَاتَعْفُ عَنَا ﴾، قال الله: "قد عفرت لكم"، فلما قرأ: ﴿وَارْحَمْنَا عَلَى الْقَوْمِ قَرأ: ﴿وَارْحَمْنَا عَلَى الْقَوْمِ الله: "قد رحمتكم"، فلما قرأ: ﴿وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الله: "قد نصرتكم عليهم".

وأخرجه أبو عوانة في «صحيحه»(٤) من طريق أخرى عن عطاء بن السائب نحوه.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في كتاب الإيمان، باب (۷۰) بيان أنه سبحانه وتعالى لم يكلّف إلا ما يطاق، حديث رقم (١٢٦) ١١٦/١.

والترمذي في كتاب تفسير القرآن، باب (٣)، سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٩٢)

والنسائي في سننه الكبرى، في كتاب تفسير القرآن، باب (٥٤) قوله تعالى: ﴿وَإِن تُبَدُّواْ مَا فِنَ أَنْتُسِكُمْ أَوْ تُخْفُونُ﴾، حديث رقم (١١٠٥٩) ٣٠٧/٦.

وأحمد في المسند ٢٣٣/١.

والحاكم في المستدرك ٢٨٦/٢.

والطبري في تفسيره برقم (٦٤٥٤) ١٤٤/٣، وحديث رقم (٦٥٣٤) ١٦٠/٣. والواحدي في أسباب النزول ص٩٥.

والبيهقي في الأسماء والصفات ٣٣٧/١ ـ ٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) طريق ورقاء: رواها الطبري في تفسيره، برقم (٦٥٣١) ١٦٠/٣.

<sup>(</sup>٣) طريق محمد بن فضيل: رواها الطبري في تفسيره، برقم (٦٥٣٧) ١٦١/٣.

<sup>(</sup>٤) أبو عوانة في صحيحه ٧٦/١.

وأخرجه الفريابي في «تفسيره» عن الثوري، عن عطاء بن السائب ـ مقروناً ـ برواية الثوري، عن إبراهيم بن المهاجر، عن إبراهيم النخعي. وروايته مختصرة.

#### طريق أخرى عن ابن عباس:

قال عبدالرزاق<sup>(۱)</sup>: أنا جعفر<sup>(۲)</sup> بن سليمان، عن حميد الأعرج، عن مجاهد قال: «دخلت على ابن عباس، فقلت: يا أبا عباس، كنتُ عند ابن عمر فقرأ [١/١٢١] هذه الآية فبكى، قال: أية آية؟

فقال: ﴿ وَإِن تُبْدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخفُوهُ ﴾.

قال ابن عباس: إنّ هذه الآية لما نزلت غمّت أصحابَ رسول الله غمّاً شديداً؛ وغاظتهم غيظاً شديداً؛ وقالوا: هلكنا إن كنا نؤاخذ بما تكلّمنا ولا نعمل؛ فأما [ما تعقل] قلوبنا فليست بأيدينا.

فقال لهم رسول الله \_ ﷺ \_: «قولوا: سمعنا وأطعنا».

فقالوا: سمعنا وأطعنا.

قال: فنسختها هذه الآية: ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن دَّبِهِ وَالْمُورُدُّ ﴾ إلى: ﴿ مَا آكُتَسَبَتُ ﴾.

وتجوز لهم عن حديث النفس؛ وأُخذوا بالأعمال».

وأخرجه الطبري (٣) من طريق إسحاق بن سليمان، [عن

<sup>(</sup>۱) رواه عبدالرزاق في تفسيره ۱۱۳/۱ ـ ۱۱۴. وما بين القوسين منه. والطبرى في تفسيره، برقم (٦٤٥٨) ١٤٥/٣.

وأحمد في المسند ٩٧/١٨ (٢٠٣) الفتح الرباني، و٢٣٣/١ و٢١٢/٢ (دار الفكر).

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: معتمر. والصواب جعفر. كما في المصادر السابقة. وانظر تهذيب التهذيب ٩٥/٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري برقم (٦٤٥٨) ١٤٠/٣)، وانظر تتمة تخريجه فيما سبق.

عبدالرزاق](١)، عن جعفر بن سليمان نحوه(٢).

#### طريق أخرى عن ابن عباس:

قال الطبري<sup>(۳)</sup>: حدثني أبو الرداد المصري عبدالله بن عبدالسلام، نا أبو زرعة وهب الله بن راشد، عن حيوة بن شريح، سمعت يزيد بن أبي حبيب يقول: قال ابن شهاب: حدثني سعيد بن مرجانة، قال: «جئت عبدالله بن عمر، فتلا هذه الآية: ﴿وَإِن تُبَدُوا مَا فِي اَنْشُوكُمْ أَو تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللّهَ ﴾ الآية، ثم قال ابن عمر: لئن أُخذنا بهذه الآية لنهلكن؛ ثم بكى ابن عمر حتى سالت دموعه.

ثم جئت ابن عباس، فذكرت له، فقال ابن عباس لأبي عبدالرحمٰن: لقد فَرِقَ أبن عمر منها، فأنزل الله لقد فَرِقَ أبن عمر منها، فأنزل الله تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَها ﴾ الآية.

فنسخ الله الوسوسة، وأثبت القول والفعل».

ثم أخرج (٢) عن يونس، عن ابن وهب، عن يونس، عن الزهري مثله.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين سقط من المخطوطة.

<sup>(</sup>٢) قال أبو حاتم كما في العلل لابنه ٧٦/٢: «كنت معجباً بهذا الحديث حتى أصبت له عورة: رأيت في رواية أبي ظفر، عن جعفر بن سليمان، عن حميد الأعرج، عن الزهري، عن رجل، عن ابن عمر، عن النبي \_ ﷺ \_. وهذا الرجل هو سعيد بن مرجانة. ومنهم مَنْ يروي عن الزهري، عن سالم ويخطىء فيه. وأكثرهم يقولون: عن سعيد بن مرجانة، فعلمت أن حديث عبدالرزاق خطأ، اه.

وانظر الناسخ لأبي عبيد ص٢٧٦ ـ ٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٥٥) ١٤٤٢/٣.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٥٦) ١٤٤٤.

والطبراني في معجمه الكبير، حديث رقم (١٠٧٦٩) ٣٨٤/١٠.

والبيهقي في الشعب ٢٩٧/١.

والحاكم في المستدرك ٢٨٧/٢، وصححه الحافظ ابن حجر في الفتح ٢٠٦/٨.

ـ ورواه الطبراني في معجمه برقم (١٠٧٧٠) ٣٨٤/١٠ ـ ٣٨٥ من طريق القاسم بن هران. عن الزهري به.

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٣٠٨٧) ٥٧٨/٢.

وقال فیه: «ثم بکی ابن عمر حتی سمع نشیجه؛ فقمت حتی أتیت ابن عباس».

وقال فيه: «لعمري لقد وجد المسلمون منها [٢/١٢١] حين أنزلت مثل ما وَجد؛ فأنزل بعدها: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾: فكانت هذه [الوسوسة مما لا طاقة للمسلمين بها، وصار الأمر أن قضى الله عز وجل ـ أنّ للنفس ما كسبت وعليها ما اكتسبت في القول والفعل](١).

وأخرجه عبدالرزاق، عن معمر، عن الزهري قال: «قرأها ابن عمر» فذكره مرسلًا.

وفيه: «فقام رجل من عنده، وأتى ابن عباس» فذكر نحوه (۲).

طريق أخرى: أخرج الطبري<sup>(٣)</sup> من طريق سفيان بن حسين، عن النزهري، عن سالم: «أن أباه قرأ: ﴿وَإِن تُبَدُوا مَا فِي اَنفُسِكُمْ الآية، فدمعت عيناه، فبلغ صنيعه ابن عباس، [فقال] (٤): يرحم الله أبا عبدالرحمٰن فذكر نحوه باختصار.

وأخرجه (٥) من طريق ابن جريج، عن الزهري قال: «قال ابن عباس: لما نزلت ضج المؤمنون ضجة « فذكره مختصراً.

<sup>= -</sup> ورواه أبو عبيد في ناسخه عن ابن لهيعة، عن يزيد، عن ابن شهاب، عن سعيد بن مرجانة، عن ابن عباس وابن عمر ـ ولم يقل عن سالم. برقم (٥٠٨) ص٢٧٦.

ثم قال ص٢٧٦ ـ ٢٧٧: ﴿وكان إبراهيم بن سعد يحدَّثه عن الزهري، عمن سمع سعيد بن مرجانة، عن ابن عباس وابن عمر.

وأما معمر فكان يرسله عن الزهري» اه.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين زيادة من تفسير الطبري.

<sup>(</sup>۲) رواه عبدالرزاق في تفسيره ۱۱۲/۱، ومن طريقه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٥٧) ١٤٤/٣ ـ ١٤٥٠.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٥٩) ٣/١٤٥، والنحاس في ناسخه ص٨٢، وأبو عبيد في ناسخه برقم (٥٠٧) ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) في المخطوطة: قيل.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٥٠٠) ١٥٤/٣.

وقال فيه: «إنكم لا تستطيعون أن تمتنعوا عن الوسوسة».

وأخرج الطبري (١) من طريق بيان، عن حكيم بن جابر قال: «لما أنزل على السنبي - عَلَيْهِ -: ﴿ اَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنزِلَ إِلِيَّهِ مِن رَّبِهِ ﴾ الآية إلى: ﴿ اَلْمَعِيرُ ﴾، قال له جبريل: إنّ الله قد أحسن الثناء عليك؛ وعلى أمتك، فسل تعطه.

قال: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ إلى آخر السورة. \_ يعني: فأجاب سؤاله».

وأخرج الطبري (٢) من طريق السدي قال: «أيوم] نزلت هذه الآية، كانوا يؤاخذون: بما وسوست به أنفسهم، وما عملوا.

فشكوا ذلك إلى النبي - عَلَيْهُ -؛ وقالوا: والله ما نملك الوسوسة. فنسخها الله بهذه الآية التي بعدها».

قلتُ: وأنكر بعضهم نسخها؛ وقالوا: يؤاخذهم بها بأن يسألهم عنها يوم القيامة. وقيل غير ذلك. وليس من شرط هذا الكتاب<sup>(٣)</sup>.

وأخرج الطبري(٤) من طريق جويبر، عن الضحاك: نحو رواية

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٩٨) ١٠١٥/٣. وسعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٤٧٨) ١٠١٥/٣ (التكملة).

وابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٣٠٧٠) ٢/٥٧٥.

وابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (١١٨٢٤) ١٠١/١٠ (الهندية)، وهو مرسل.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٤٧٦) ١٤٧/٣، وما بين القوسين زيادة من تفسير الطبري ليست في المخطوطة.

<sup>(</sup>٣) انظر في ذلك: تفسير ابن كثير ٢٩١١، ومعالم التنزيل ٢٧١١ ـ ٢٧٢، والناسخ للنحاس ص٨١ ـ ٨٦٠، وتفسير ألم وتفسير أبي المظفر السمعاني ٢٧٣/١ ـ ٤٠٣، وتفسير أبي المظفر السمعاني ٢٧٣/١ ـ ٤٧٣، والإيضاح لمكي ص١٩٩ ـ ٢٠٠، وشرح النووي على صحيح مسلم ٢٠٩/١ ـ ١٥١، والتسهيل لابن جزي ٩٨/١، وفتح الباري ٢٠٦/٨ ـ ٢٠٠، والناسخ لأبي عبيد ص٢٠٤ ـ ٢٠٠، وتفسير الطبري ١٤٤/٣ ـ ١٥١، وتفسير الخازن ٢١٨١١.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٥٣٢) ١٦٠/٣.

عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، التي تقدمت [١/١٢٢].

لكن قال في أوله: «أتى جبريل فقال: يا محمد قل: ﴿رَبَّنَا لَا تُوانِذُنَا إِن نَسِينا ٓ أَو أَخْطَأَنا ﴾، فقالها، فقال جبريل: قد فعل».

وساق البقية: يقول في الجواب: فقال جبريل: «قد فعل».

ولم يستوعب التفصيل في كل كلمة.

ومن طريق أسباط عن السدي نحوه (١).

وأخرج عبد بن حميد، من طريق إسرائيل، عن السدي، حدثني مَنْ سمع علياً يقول: «لما نزلت: ﴿وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي النَّهُ ﴾، أو تُخفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللَّهُ ﴾، أحزنتنا، فقلنا: يحدث أحدنا نفسه فيحاسب، فلا ندري من يغفر له منا، ومن لا يغفر له. فنزلت هذه الآية بعدها، فنسختها: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَا وُسْعَهَا ﴾ (٢).

وأخرج البخاري (٣) القصة عن ابن عمر باختصار؛ وكأنه قال ذلك بعد أن سبق من قول  $[ \ ]^{(1)}$  ما تقدم.

ولفظه: عن مروان الأصفر، عن رجل من أصحاب النبي - على الله عن أحسبُه ابن عمر - قال: ﴿ وَإِن تُبْدُوا مَا فِي النَّسِكُمْ اللَّ اللَّهُ لَهُ مُا لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَاللَّهُ الللللَّاللَّ

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٥٣٣) ١٦٠/٣، ومختصراً برقم (٦٥٠٨) ١٥٥/٣.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في كتاب التفسير، باب من سورة البقرة، حديث رقم (٢٩٩٠) ٥/٢٢٠ - (٢) روانظر مقدمة التحقيق.

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب التفسير، سورة البقرة، باب (٥٤) ﴿ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَو تُخفُوهُ يُحَاسِبَكُم بِهِ اللَّهُ . . ﴾ ، حديث رقم (٤٥٤٥) ٨٠٠٥/٨.

وباب (٥٥) ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن زَيِهِ ﴾، حديث رقم (٢٠٧/٨ (٢٠٧، والبيهقي في الشعب ٢٩٧١/١، وانظر الدر المنثور ٣٧٤/١.

<sup>(</sup>٤) بياض في المخطوطة، ولعله: ابن عباس.

وأخرج ابن أبي حاتم (١) من طريق أبي عبيدة بن عبدالله بن مسعود، عن أبيه: «نسختها: ﴿لَهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا آكَتَسَبَتُ ﴾».

طريق أخرى: قال محمد بن يوسف الفريابي: نا الثوري:

وقال عبد بن حميد: نا قبيصة، نا سفيان: عن موسى بن عبيدة، عن خالد بن مرثد، عن محمد بن كعب، قال: «ما بعث الله من نبي، ولا أرسل من رسول أنزل عليهم الكتاب إلا أنزل عليه: ﴿وَإِن تُبَدُوا مَا فِيَ اللّهُ فَيَعْفِرُ لِمَن يَشَاءُ ﴾.

فكانت الأمم تأبي ذلك على أنبيائها، فيكفرون، ويضلُّون.

فلما نزلت على النبي - على المسلمين ما اشتد على الأمم [٢/١٢٢] فقالوا: يا رسول الله، أنؤاخذ بما نحدث به أنفسنا ولم يعمله جوارحنا؟ قال: نعم، فاسمعوا(٢) وأطبعوا.

فذلك قوله: ﴿ اَمَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّيِهِ ﴾؛ فوضع الله عنهم حديث النفس إلا ما عملت الجوارح » (٣).

وقال الثعلبي (٤): روت الرواة بألفاظ مختلفة:

فقال بعضهم (٥): لما نزلت هذه الآية، جاء أبو بكر، وعمر،

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، حديث رقم (٣٠٨٩) ٧٨/٢، والطبري في تفسيره برقم (٦٤٧٥) ٣١٤٧/٣ (١٤٧٥). والراجح أن أبا عبيدة لا يصح سماعه من أبيه. انظر التقريب ٢٤٨/٢، وطبقات المدلسين ص١١٩٠.

ورواه أبو عبيد في ناسخه برقم (٥٠٦) ص٧٧٥ ـ ٢٧٦ عن قتادة، عن ابن مسعود به.

<sup>(</sup>٢) من قوله: نحدّث به إلى فاسمعوا: مطموس. أثبت ما في الدر المنثور ١/٥٧٥.

<sup>(</sup>٣) عزاه في الدر المنثور ١/٣٧٥ للفريابي وعبد بن حميد وابن المنذر عن محمد بن كعب القرظي.

<sup>(</sup>٤) نقله الواحدي في الوسيط ٤٠٨/١، وأسباب النزول ص٩٥ ـ ٩٦. وانظر معالم التنزيل ٢٧٢/١، وتفسير الخازن ٢٢٠/١، وتفسير ابن كثير ٢٧٢/١.

<sup>(</sup>٥) رواه أبو عبيد في الناسخ برقم (٥٠٥) ص٧٧٠.

وعبدالرحمٰن بن عوف، ومعاذ بن جبل، وناس من الأنصار، فجثوا على الركب، وقالوا: والله يا رسول الله ما نزلت آية أشد علينا من هذه الآية؛ إن أحدنا ليحدث نفسه بما لا يحب أن يثبت في قلبه.

فقال: «هكذا أنزلت».

فقالوا: هلكنا، وكلَّفنا من العمل بما لا نطيق.

قال: «فلعلكم تقولون \_ كما قال من قبلكم \_: سمعنا وعصينا؛ بل قولوا: سمعنا وأطعنا».

فقالوا: سمعنا وأطعنا.

فمكثوا بذلك حولًا، فأنزل الله آية الفرج والراحة: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ لَنَهُ اللهُ اللهُ عَلَيْفُ اللهُ اللهُ وَسُعَهَا ﴾».

قال الثعلبي: «وهذا قول ابن مسعود، وأبي هريرة، وعائشة، وابن عباس.

ومن التابعين وأتباعهم». فسرد جماعة. انتهى.

وهذا من عيوب كتابه؛ ومَنْ تبعه عليه، يجمعون الأقوال عن الثقات وغيرهم، ويسوقون القصة مساقاً واحداً، على لفظ مَنْ يُرمى بالكذب، أو الضعف الشديد.

ويكون أصل القصة صحيحاً (١). والنكارة في ألفاظ زائدة، كما في هذه القصة: من تسمية الذين ذكروا.

وفي كثير من الألفاظ التي نقلت \_ والسياق في هذه بخصوصها \_ إنما هو لبعضهم.

طريق أخرى عن ابن عباس تخالف جميع ما تقدم:

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: الصحيحة. وفي الهامش: لعله: صحيحاً.

أخرج ابن أبي حاتم (١) من طريق العوفي، عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي آللَهُ ﴾، قال: «ذاك سر عملك، وعلانيته، يحاسبه الله به.

وليس من عبد [١/١٢٣] مؤمن يسر في نفسه خيراً ـ يعمل به ـ: فإنْ عمل به، كتبت له عشر حسنات.

وإنْ هو لم يعمل به، كتبت له به حسنة، من أجل أنه مؤمن.

وإنْ كان أسرَّ في نفسه سوءاً، وحدّث به نفسه، اطلع الله عليه، وأخبره به يوم تبلى السرائر.

فإنْ هو لم يعمل به، لم يؤاخذه الله به؛ وإنْ هو عمل به، تجاوز الله عنه، كما قال: ﴿ أُولَكِهِكَ ٱلَّذِينَ نَنَقَبَلُ عَنَّهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَنَجَاوَزُ عَن سَيِّئَاتِهِم ﴾ [الأحقاف: ١٦].

ومن طريق مقاتل بن حيان (٢): أنه بلغه أنّ ابن عباس كان يقول: «إذا دعي الناس إلى الحساب، يحاسب العبد بما عمل، وينظر في عمله، فيخبره الله بما أبدى منه، وبما أخفاه في نفسه ولم يعمله ولم تكن الملائكة تطلع عليه، ولكن الله حاسبهم بما أسرّوا في أنفسهم فلم يطلع عليه أحد».

\_ قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَخْمِلُ عَلَيْنَا ۚ إِصْرًا ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٦]

قال ابن الكلبي: «كانت بنو إسرائيل إذا نسوا شيئاً مما أمروا به، أو أخطأوا، عجلت لهم العقوبة، فحرم عليهم شيء: من مطعم، أو مشرب على حسب ذلك الذنب ..

فأمر الله نبيَّه، والمؤمنين: أن يسألوه ترك مؤاخذتهم بذلك».

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٣٠٥٨) ٧٣/٢، والطبري في تفسيره برقم (٦٤٧٩) ١٤٧/٣ - ١٤٨.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، عقيب رقم (۳۰۵۸)  $^{8}$  رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، عقيب رقم (۱٤۷/۳  $^{8}$ 

وأخرج ابن أبي حاتم (١) من طريق فيض بن إسحاق الرقي، قال: قال الفضيل في قوله تعالى: ﴿وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا ﴾ الآية، قال: «كان الرجل من بني إسرائيل إذا أذنب الذنب، قيل له: توبتك: أن تقتل نفسك؛ فيقتل نفسه.

فوضعت الآصار عن هذه الأمة».

وأخرج الطبري (٢) من طريق ابن جريج، عن عطاء بن أبي رباح في قـوله: ﴿ كُمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِنَا ﴾، قال: «لا تـمسخنا قـردة وخنازير».

ومن طريق عبدالرحمٰن بن زيد<sup>(٣)</sup>، قال: «لا تلزمنا ذنباً لا توبة فيه، ولا كفارة».

ومِن طريق محمد بن شعيب بن شابور، عن عمه (٤)، قال: «المراد به: الغُلْمَة» [٢/١٢٣].

وأخرج ابن أبي حاتم حاتم طريق الوليد بن مسلم، عن ابن شابور ( $^{(7)}$ )، عن ابن ثوبان، عن أبيه، عن مكحول، قال: الأنعاظ ( $^{(7)}$ ).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره، برقم (٣١٠١) ٥٨٠/٢.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٥١٨) ٣/٧٥١ ـ ١٥٨ .وانظر الدر المنثور ٢٧٧٧، وتفسير القرطبي ٤١٢/٣، وزاد المسير ٤٧٠/١، ومعالم التنزيل ٢٧٥/١.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٢٥١٩) ١٥٨/٣.

<sup>(3)</sup> رواه الطبري في تفسيره، برقم (٢٥٢٦) 7/801 - 100 وهو سلام بن سابور. وانظر الدر المنثور 7/801، ومعالم التنزيل 7/801، وتفسير ابن كثير 7/801، وتفسير القرطبي 7/801، وزاد المسير 7/801، وتفسير ابن أبي حاتم برقم 7/801 فقد رواه عن مكحول.

والغلمة: هيجان شدة الشهوة.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٣١٠٦) ٥٨١/٢. وانظر الدر المنثور ٢٧٧٧.

<sup>(</sup>٦) في تفسير ابن أبي حاتم: ابن شعيب.

<sup>(</sup>V) أي هيجان الشهوة عند الرجل والمرأة.

وأخرج الثعلبي - بسند ضعيف - إلى الثوري، عن منصور، عن إبراهيم النخعي، قال: ﴿مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ۖ هُو: الحب(١).

قال الثعلبي<sup>(٢)</sup>: وقيل: الفرقة.

وقيل: القطعية.

وقيل: شماتة الأعداء. انتهى.

والأولى ـ كما قال الطبري  $\binom{(n)}{2}$  ـ الحمل على العموم، لكن فيما كان ألزم به من كان قبلنا من التكاليف. والله أعلم.

قال الطبري<sup>(٤)</sup>: عن المثنى بن إبراهيم<sup>(٥)</sup>، نا أبو نعيم، نا سفيان، عن أبي إسحاق: أنّ معاذاً كان إذا فرغ من هذه السورة فقال: ﴿ وَٱنصُـرَنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِينِ ﴾ قال: آمين.



<sup>(</sup>۱) ذكره ابن الجوزي في زاد المسير ٣٤٧/١ ـ ٣٤٨، والبغوي في معالم التنزيل ٢٧٥/١، والخازن في تفسيره ٢٢١/١.

<sup>(</sup>٢) نقله البغوي في معالم التنزيل ٢٧٥/١ بدون عزوه للثعلبي. وانظر تفسير الخازن ٢٢١/١.

<sup>(</sup>٣) أنظر تفسير الطبري ١٥٦/٣ ـ ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره، برقم (٦٥٣٩) ٣/١٦١.

وأبو عبيد في فضائل القرآن ص٢٣٤ عن أبي إسحاق، عن رجل، عن معاذ.

وابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (٧٩٧٦) ١٨٨/٢، و(٧٩٧٩) ١٨٨/٢، وفي الباب عن جبير بن نفير: عند أبي عبيد في الفضائل ص٢٣٤.

وانظر زاد المسير ۱/۳٤۸، ومعالم التنزيل ۱/۲۷۰، وتفسير الخازن ۲۲۱/۱، وتفسير ابن كثير ۳۲۲/۱، والدر المهنور ۳۷۸/۱.

<sup>(</sup>٥) وقع في المخطوطة: معاذ. وهو خطأ.



## خاتمة التحقيق ختم الله لنا بالحسنى

يقول راجي عفو ربه ورضوانه ومغفرته أبو عبدالرحمٰن فواز أحمد زمرلي:

انتهيت من تحقيق هذا السفر المبارك عشية يوم الجمعة الموافق ٢٦ محرم سنة ١٤٢١ هجرية.

وقد دام هذا العمل ما يزيد على السنتين ونصف، جعله الله لنا ذخراً يوم نلقاه.

ونسأله أن يتقبّل منا أعمالنا، وأن يجعلها في صحائف أعمالنا يوم نلقاه.

إنه سميع مجيب.

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

وكتب أبو عبدالرحمٰن فواز أحمد زمرلي



## الفهارس

- \_ فهرس الأحاديث الشريفة.
- \_ فهرس المصادر والمراجع.
  - ـ فهرس الموضوعات.

| • |   |   |  |  |   |
|---|---|---|--|--|---|
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   | • |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   | • |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  | • |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |
|   |   |   |  |  |   |



# فهرس الأحاديث الشريفة

| الصفحة | <br> |  | 11 . 1     |
|--------|------|--|------------|
|        |      |  | أول الحديث |

## حرف الالف

| ٤٣.  | أبعدهما الله هما أذل مَنْ كفركنور      |
|------|----------------------------------------|
| ۳.0  |                                        |
| 670  | أتحب علياً؟أتحب علياً                  |
| 473  | أتريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين |
| 07   | اتقوا الحديث عنيانقوا الحديث عني       |
| ۲۰٦  | أتؤذيك هوامكأ                          |
| ٤٧٦  | أتى جبريل فقال: يا محمد                |
| 47.5 | أتنى رجل امرأته في دبرها               |
| 144  | أتى رسول الله ﷺ نفر من اليهود          |
| ۲۸٦  | أثغر رجل امرأته على عهد رسول الله ﷺ    |
| ۲۰۱  | اجتمعت يهود تخاصم النبي ﷺ              |
| ۳.,  | احلق                                   |
| 799  | إحلق رأسك وآفد بصيام                   |
| 171  | أخبرني بهن جبريل آنفاً                 |
| ٥٣٣  | أخذ المشركون صهيباً فعذّبوه            |
| ۱۰۷  | اخسأوا فيها والله لا نخلفكم أبداً      |
| 99   | اخسأها با أخهة القددة                  |

| الصفحة      | أول الحديث                                       |
|-------------|--------------------------------------------------|
| 799         | ادع الحالق                                       |
| 440         | ادعوها لي                                        |
| 747         | إذا عملت حسنة فأحبها قلبك                        |
| 489         | إذا نظرت كتابي فسر حتى تنزل نخلة                 |
| ١٤٧         | أرأيتم هذه الزهّرة                               |
| 440         | أرسلي إليها                                      |
| ۱۲۸         | أسألكم بكتابكم الذي تقرؤون                       |
| Y           | اشتكى النبي ﷺ فلم يقم ليلة                       |
| ۲۲.         | اشدد وطأتكَ على مضر أربي المساهدة وطأتكَ على مضر |
| <b>474</b>  | أصاب رجل امرأته في دبرها                         |
| 177         | أصبتما الخير وأفلحتما                            |
| 417         | أضللت بعيراً لي يوم عرفة                         |
| ٣٠٦         | أطعم ستة مساكين مداً مدآ                         |
| ٤١٢         | أطلقتها؟أ                                        |
| 101         | اعتمر رسول الله ﷺ عمرة القضاء                    |
| 114         | أقبلت يهود إلى النبي عَلَاقِيْ                   |
| 444         | أقبل صهيب مهاجراً نحو النبي ﷺ                    |
| ۲۸۰         | أُقبل نبي الله ﷺ وأصحابه في ذي القعدة            |
| Y & •       | اقتتل أهل ماءين من العرب                         |
| 790         | ألق عنك ثيابكألق عنك ثيابك                       |
| 1 / 1       | اللهم اشهد عليهما                                |
| ۱٦٨         | اللهم لا نبغيها                                  |
| 7 2 7       | أمرنا رسول الله ﷺ بصيام عاشوراء                  |
| 227         | أمر النبي ﷺ بزكاة الفطرأمر                       |
| <b>*</b> 0V | أمر النبي ﷺ بالصدقة قبل أن تنزل                  |
| 274         | أن اعرض عليهم هذه الآيةأن                        |
| 727         | أنت أبصرأنت أبصر                                 |
|             |                                                  |

| الصفحة       | أول الحديث                                              |
|--------------|---------------------------------------------------------|
| 173          | إن رضوا وإلاّ فآذنهم بالحرب                             |
| 1 / 9        | أَنزلت ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَثَمَّ وَجْهُ ٱللَّهُ ﴾ |
| 44.5         | أنزلت في صهيب بن سنان                                   |
| 79           | أنزَلت ﴿ نِسَآ أَوْكُمُ خَرْثُ لَكُمُ ﴾                 |
| 119          | أنشدكم بالذي أنزل التوراة على موسى                      |
| ۲۰۱          | أنشدكم بالله الذي أنزل التوراة على موسى                 |
| ١٢.          | أنشدكم بالله وبأيامه                                    |
| 4.5          | إن شئت وإن شئت                                          |
| 450          | أنفقها على خادمك                                        |
| 450          | أنفقها على قرابتك                                       |
| 450          | أنفقها على والدتك                                       |
| 450          | أنفقها في سبيل الله الله الله الله الله الله ال         |
| 450          | أنفقه على زوجتك                                         |
| TE0 _        | أنفقه على نفسك                                          |
| 450          | أنفقه على ولدك                                          |
| 455          | أنفقهما على أهلك                                        |
| 154          | إنّ آدم لما أهبطه الله إلى الأرض                        |
| YAV          | إنّ أبيّ وأباك في النار                                 |
| ۲0٠          | إن أعرابياً قال: يا رسول الله، أقريب ربنا               |
| ١            | إن امرأة من اليهود أصابت فاحشة                          |
| 777          | إن الأنصار كانوا إذا احتبس عليهم بعض الرزق              |
| 108          | إن أهل سماء الدنيا أشرفوا                               |
| Y £          | إن جرواً دخل بيت النبي ﷺ                                |
| 177          | إنّ حبراً من أحبار اليهود                               |
| 137          | إنّ حيين من العرب اقتتلوا                               |
| <b>Y V £</b> | إن رجالًا من أهل المدينة كانوا إذا خاف أحدهم            |
| 747          | انّ رحلاً سأل رسول الله علي عن البر                     |

| الصفحة | أول الحديث                                                                        |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ٣١١    | إن رجلاً سأل النبي ﷺ عما سألت عنه                                                 |
| 170    | إنّ رجلاً كانت معه سورة                                                           |
| ٤٣٠    | إنّ رجلاً من أصحاب رسول الله ﷺ من بني سالم بن عوف                                 |
| ٤١٨    | إن رجلاً من أهل الطائف قدم المدينة                                                |
| ٤٤٩    | إن رجلاً من قومه أتى بصدقتهٰ                                                      |
| ۱۸۷    | إنّ رسول الله ﷺ قال ذات يوم: « <b>ليت</b> »                                       |
| 7 • 1  | إن رسول الله ﷺ قال ليهود ألله الله الله عليه الله الله الله الله الله الله الله ا |
| ٥٢     | إنّ رسول الله ﷺ كان إذا برز                                                       |
| 7 2 7  | إنّ رسول الله ﷺ لما قدم عليهم أمرهم بصيام                                         |
| ۲۱۴ _  | إنَّ رسول الله ﷺ لما هاجر إلى المدينة                                             |
| 190    | إنَّ رسول الله ﷺ مر بالمقام ومعه عمر                                              |
| ٤٠٣    | إن رفاعة بن سمؤال طلق امرأته                                                      |
| ٤١٣    | إنّ رهطاً من قريش مرّ بهم زيد                                                     |
| 191    | إنّ سفينة نوح طافت بالبيتُ سبعاً                                                  |
| 141    | إنّ الشياطين كانوا يسترقون السمع                                                  |
| 177    | إنّ صرمة بن أنس أتى أهله                                                          |
| ٣٣٧    | إنّ عبدالله بن سلام وسلام بن قيس                                                  |
| 171    | إنّ العرب كانوا يتكلمون بها                                                       |
| 700    | إنّ عمر واقع أهله ليلة في رمضان                                                   |
| ۲۳.    | إنّ في بعض الكتب: إن لله عباداً                                                   |
| 44     | إنّ القبر الذي جلست عنده قبر أمي                                                  |
| 141    | إنّ كعب بن الأشرف كان يهودياً شاعراً                                              |
| 104    | إنّ الله أفرج السماء لملائكته                                                     |
| ۱۸۰    | إنّ الله أمرني أن أصلي على النجاشي                                                |
| ٤٧٥    | إن الله قد أحسن الثناء عليك                                                       |
| ٤٤٨    | إنّ لله في أموالكم حقاً                                                           |
| 113    | إنّ الله يحدث في أمره ما يشاء                                                     |

| الصفحة       |                                         |                                  | أول الحديث          |
|--------------|-----------------------------------------|----------------------------------|---------------------|
| 411          |                                         | زال الفرج                        | <br>إنما أمرتم باع: |
| 44.          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ه الآية فينا معشر الأنصار        | إنما أنزلت هذ       |
| 770          |                                         | في أناس من الأنصار               |                     |
| ۲۸۲          |                                         | -<br>الحي من الأنصار             |                     |
| 707          |                                         | بل وثعلبة أتيا رسول الله ﷺ       | إَنّ معاذ بن ج      |
| 101          |                                         | جبت من معاصي ابن آدم             |                     |
| 704          |                                         | ا قبل أن ينزل في الصوم           |                     |
| ٤٥٤          |                                         | سحاب رسول الله ﷺ: لا نتصدق على . |                     |
| <b>Y V Y</b> |                                         | مرب كانوا إذا حجوا               | إنّ ناساً من الـ    |
| 740 _        |                                         | ۽ خرج في جيش                     |                     |
| 71           |                                         | ال ذات يوم                       |                     |
| ٤١٥          |                                         | كان عوّدني أن يرد عليّ السلام    |                     |
| 412          |                                         | كان يقلب وجهه                    |                     |
| ۲.7          |                                         | ىر به وهو محرم                   | إنّ النبي ﷺ .       |
| ۱۸۰          |                                         | في                               | اِنّ النجاشي تو     |
| 108          | •••••••••••                             | اروت كانا ملكين                  | إنّ هاروت وم        |
| ۲۳۸          |                                         | ي ﷺ: في المال حق                 | إنها سألت النب      |
| <b>4</b>     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | سَآؤَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾        | إنما نزلت ﴿يَا      |
| 170          |                                         | بارحة                            | إنها نسخت ال        |
| 7.7          |                                         |                                  | إن هذا الأذى        |
| 277          |                                         | ما نزلت غمّت أصحاب رسول الله ﷺ . |                     |
| 274          |                                         | زلت في بني عمرو بن عمير          | إنّ هذه الآية ا     |
| <b>71</b>    |                                         |                                  | إنه بعث رهطاً       |
| ٤٠٦          |                                         | رجلاً من المسلمين                | إنه زوج أخته        |
| 747          |                                         | ، الله على: ما الإيمان؟          | إنه سأل رسول        |
| 240          |                                         | كما قتال                         | إنه سيكون بينًا     |
| 77           |                                         | ك وفي صاحبتك قرآن                | إنه قد أنزل في      |

| الصفحة       | أول الحديث                                            |
|--------------|-------------------------------------------------------|
| ٤١٧          | إنه لم يمنعني أن أردّ عليك                            |
| 779          | إنهم سألوا الَّنبي ﷺ: لم خلقت الأهلة؟                 |
| <b>Y 1 V</b> | إنهم ليعلمون أن الطواف بالبيت حق                      |
| 77           | إنّ هلال بن أمية قذف امرأته                           |
| 774          | إنّ وسادك لعريض                                       |
| <b>TVT</b>   | إني أحمس إني                                          |
| <b>YV</b> £  | بي من الحمس                                           |
| 149          | إنّ اليهود سألوا محمداً ﷺ زماناً                      |
| 177          | إنّ اليهود سألوا محمداً ﷺ عن أشياء كثيرة              |
| 170          | إنّ اليهود سألوا النبي ﷺ: من صاحبك؟                   |
| 475          | إنّ اليهود كانوا إذا حاضت المرأة منهم                 |
| 11.          | إن اليهود كانوا يستفتحون على الأوس                    |
| 707          | إنّ يهود المدينة قالوا للنبي ﷺ: كيف يسمع ربنا دعاءنا؟ |
| 177          | إنّ اليهود وغيرهم من المشركين                         |
| 454          | أهمّتهم النفقة فسألوا النبي ﷺ                         |
| 199          | أؤمن بالله وما أنزل إلينا                             |
| 447          | أول خلع وقع في الإسلام                                |
| ١٨١          | أول ما نسخ من القرآن شأن القبلة                       |
| 7 8          | أول ما نزل جبريل على النبي ﷺ                          |
| ٤٦٠          | ألا إنّ كل ربا من ربا الجاهلية موضوع                  |
| ۱۸۷          | أيّ أبوي أحدث موتاً؟                                  |
| 4.8          | أي ذلك فعلت أجزأك                                     |
| **           | أي عم قل: لا إله إلاّ الله                            |
| 790          | أين السائل عن العمرة؟                                 |
| ۳.,          | أيؤذيك هوام رأسك                                      |
| ۳.,          | أيؤذيك هوامك؟                                         |

#### بارك الله فيما أمسكت ££Y بعث رسول الله رجلاً من غنى ..... 777 بعث رسول الله عبدالله بن جحش ..... 729 بل أنتم فيها خالدون ........ 1.7 بلی ...... 240 بما كان ولو بشق تمرة ....... 794 بئس ما صنع صاحب هذا ..... ££A البينة أو حدّ في ظهرك ..... 77 حرف التاء تردين عليه حديقته '...... 447 تريدين أن ترجعي إلى رفاعة ..... ٤., تزودوا ما تكفون به وجوهكم ..... 41. تصدق به على خادمك ..... 450 تصدقوا على أهل الأديان ..... LOY حرف الجيم جاء رجل من المشركين يقال له: سلامان ..... 444 جاء رجل النبئ عَلِيْقُ ....... 414 جاء عمر بن الخطاب إلى رسول الله ﷺ ..... 44. جبريل ..... 14. جبريل عليه السلام ..... 114 جبريل ولم يبعث الله نبياً إلا وهو وليه ......

الجنة تحت ظلال السيوف .....ا

177

498

| الصفحة    | ول الحديث                                         |
|-----------|---------------------------------------------------|
|           | حرف الحاء                                         |
| Y 0 E     | حتى ننظر ما فعل سعد ورفيقه                        |
| 400       | حرمت الخمر ثلاث مرات                              |
| 119       | حضرت عصابة من اليهود رسول الله ﷺ                  |
| 799       | حُملت إلى رسول الله ﷺ والقمل يتناثر٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|           | حرف الخاء                                         |
| ١٠٦       | خاصمت اليهود رسول الله ﷺ                          |
| 440       | خذوا سنن محمد ﷺ وشرائعه                           |
| ۲۸        | خرج النبي ﷺ يوماً إلى المقابرخرج النبي ﷺ          |
|           | حرف الدال                                         |
| ٤٠٢       | دخلت امرأة رفاعة القرظيدخلت امرأة رفاعة القرظي    |
| ٧٨        | دخل النبي ﷺ المدينة فأسلم ناس                     |
| Y 1 £     | دعا رسول الله ﷺ اليهود إلى الإسلام                |
|           | حرف الراء                                         |
| ٤٤٤       | رأيت رسول الله ﷺ رافعاً يديه يدعو لعثمان          |
| ۲۳۲       | ربح البيع أبا يحيى                                |
| 274       | ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ             |
| 179       | ﴿رَبُّنَا وَلَا تَخْمِلْ عَلَيْنَآ إِصْرًا﴾       |
|           | حرث السين                                         |
| ۲0.       | سأل أصحاب رسول الله ﷺ فقالوا للنبي ﷺ: أين ربنا؟   |
| 101       | سأل بعض أصحاب النبي ﷺ                             |
| 747       | سألت قريش اليهود عما جاء به موسى                  |
| <b>17</b> | سألوا النبي ﷺ: لم جعلت هذه الأهلة؟                |

| الصفحة  | ول الحديث                            |
|---------|--------------------------------------|
| 171     |                                      |
| 119     | سأل النبي ﷺ اليهود فقال              |
| 171     | سلوا عم شئتم                         |
|         | حرف الشين                            |
| 440 -   | شهدت خطبة عبدالله بن الزبير، ۲۲۶ .   |
|         | حرف الصاد                            |
| 440     | صماماً واحداً                        |
| ۲۰۰ _   | صم ثلاثة أيام                        |
|         | حرف العين                            |
| 419     | عرضت القرآن على ابن عباس             |
| 270     | عفو اللهعفو الله                     |
|         | حرف الغين                            |
| 17      | غداً أخبركمغداً أخبركم               |
|         | حرف الفاء                            |
| ۲۰٦     | فاحلف واجزر                          |
| 440     | فإن قرآن محمد ﷺ نسخ كل كتاب كان قبله |
| 119     | فإن وليي جبريل فإن وليي جبريل        |
| 747     | فتلا عليه هذه الآية                  |
| ۲۳۸     | ت<br>فتلا عليّ                       |
| 799     | فصہ ثلاثة أيام                       |
| ٤٧٨     | فلعلكم تقولون كما قال من قبلكم       |
| 119     | فما يمنعكمف                          |
| Y 9 9 _ | فيّ نزلت هذه الآبة                   |

## حرف القاف

| 573         | قالت بنو إسرائيل لموسى: هل ينام ربك        |
|-------------|--------------------------------------------|
| ۲٠١         | قالت بنو إسرائيل: يا موسى هل يصبغ ربك      |
| Y 0         | قالت قريش لليهود: أعطونا شيئاً             |
| 74.         | قالت كفار قريش: يا محمد، صف                |
| ١٤٨         | قالت الملائكة: رب كيف تدع عصاة بني آدم     |
| 478         | قالت اليهود: إن الرجل إذا أتى امرأته       |
| ٣٦٦         | قالت اليهود: من أتى امرأة في دبرها         |
| ٤٦٩         | قال الله: نعم                              |
| 017         | قال ابن صوريا القطيوني لرسول الله ﷺ        |
| ۱۸۳         | قال رافع بن حريملة لرسول الله ﷺ            |
| 177         | قال رافع بن حريملة ووهب بن زيد             |
| 440         | قال رجل لامرأته على عهد رسول الله ﷺ        |
| 794         | قال رجل من الفقراء: يا رسول الله ﷺ         |
| 41          | قال سلمان: سألت النبي ﷺ عن أهل دين         |
| 194         | قال عبدالله بن صوريا الأعور لرسول الله ﷺ   |
| ٤٧٥         | قال له جبريل: إن الله قد أحسن الثناء       |
| 777         | قال المشركون للنبي ﷺ: غيّر لنا الصفا ذهباً |
| <b>A</b> FY | قال معاذ بن جبل: يا رسول الله ﷺ            |
| 401         | قال ناس من اليهود                          |
| 240         | قال النبي ﷺ لمعاوية: أتحب علياً؟           |
| ۲1.         | قال ناس لما حولَت القبلة                   |
| 70          | قام النبي ﷺ بمكة                           |
| 99          | قام النبي ﷺ تحت حصون بني قريظة             |
| 279         | قد خيّر أصحابكم                            |
| ٤٧١         | قد رحمتکم                                  |

| الصفحة | أول الحديث                                                              |
|--------|-------------------------------------------------------------------------|
| 409    | قد سمع الله قولكم                                                       |
| 774    | قد سن رسول الله ﷺ الطواف بينهما                                         |
| ٤٧١    | قد غفرت لكم                                                             |
| 7 2 0  | قدم رسول الله ﷺ المدينة فصام عاشوراء                                    |
| 7.4    | قدم النبي رَبِيْكُ المدينة واليهود تقول                                 |
| £VY _  | قولوا: سمعنا وأطعنا٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                     |
|        | •                                                                       |
|        | حرف الكاف                                                               |
| ٤٠٢    | كأنك تريدين أن ترجعي إلى رفاعة                                          |
| 474    | كان أبو مرثد رجلاً صاّلحاً                                              |
| 110    | كان أحدنا يكلم صاحبه في الصلاة                                          |
| 401    | كان أصحاب محمد ﷺ إذا كان الرجل صائماً                                   |
| 401    | كان أهل البيت يكون عندهم الأيتام في حجورهم                              |
| YVV    | كان أهل يثرب إذا رجعوا من عيدهم                                         |
| 207    | كان أناس من الأنصار لهم أشياء                                           |
| 414    | كان الأنصار يتصدقون                                                     |
| 470    | كان أهل الجاهلية إذا حاضت المرأة                                        |
| Y 9 V  | كان أهل الجاهلية إذا حجوا                                               |
| 440    | كان أهل الجاهلية يتناشدون الأشعار                                       |
| ٣٢٣    | كان أهل الجاهلية يذكرون فعال آبائهم                                     |
| 777    | كان أهل الجاهلية يفعلون ذلك                                             |
| ۳۰۸    | كان أهل اليمن يحجون ولا يتزودون                                         |
| 7 2 •  | كان بين حيين من الأنصار قتال                                            |
| 127    | كانت الزهرة امرأة جميلة                                                 |
| 440    | كانت الأنصار لا تجبيكانت الأنصار لا تجبي كانت ثقيف قد صالحت رسول الله ﷺ |
| 173    | كانت ثقيف قد صالحت رسول الله ﷺ                                          |
| 410    | كانت العرب تفيض من عرفات                                                |

| الصفحة       | أول الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 419          | كانت العرب تقف بعرفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٦.          | كانت العرب في الجاهلية يعظمون شأن اليتيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>YV</b> •  | كانت قريش تدعى الحمس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٠٦          | كانت لي أخت وكنت أمنعها من الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 2 4 9        | كانت المرأة من الأنصار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٢٨          | كانت المرأة من الأنصار لا يكاد يعيش لها ولد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>*</b> 7V  | كانت اليهود تقول في الذي يأتي امرأته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۸           | كانت اليهود تقول: من أتى؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 414          | كان ذو المجاز وعكاظ متجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲ • ۸        | كان رجال من أصحاب رسول الله ﷺ من المسلمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 777          | كان الرجل إذا اعتكفكان الرجل إذا اعتكف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 494          | كان الرجل إذا طلق امرأته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 44 8         | كان رجل من أهل مكة أسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>7</b>     | كان الرجل يذنب الذنب أللنب أللنب الذنب الذ |
| 498          | كان الرجل يطلق امرأته ثم يراجعها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 149          | كان رسول الله ﷺ إذا رجع من مكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 177          | كان رسول الله ﷺ إذا ولى ناداه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤١٢          | كان رسول الله ﷺ يصلي بالهاجرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 717          | كان رسول الله ﷺ يصلي نحو بيت المقدس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 197          | كان رسول الله ﷺ يطوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 7 £ £        | كان على بني إسرائيل القصاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>Y Y V</b> | كان على الصفا صنم على صورة رجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Y 2 Y        | كان في بني إسرائيل القصاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 711          | كان في القبلة الأولى بلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 777          | كان قوم من أهل الجاهلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| **           | كان لأهل المدينة صنمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| YOX          | كان المسلمون إذا أفطرواكان المسلمون إذا أفطروا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| الصفحة        | أول الحديث                                                                                         |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 707           | كان المسلمون قبل أن تنزل هذه الآية                                                                 |
| ۲۸۳           | كان المشركون يأخذون المسلمون بألسنتهم                                                              |
| 7 5 7         | كان من قبلكم يقتلون القاتل                                                                         |
| 700           | كان الناس أولُ ما أسلموا ألله الله الله الناس أولُ ما أسلموا الله الله الله الله الله الله الله ال |
| 704           | كان الناس على عهد رسول الله علي إذا صلوا العشاء                                                    |
| Y 0 V         | كان الناس في رمضان إذا صام الوجل                                                                   |
| <b>Y Y Y</b>  | كان ناس من الأنصار إذا أهلُّوا                                                                     |
| 412           | كان الناس يصلون إلى بيت المقدس                                                                     |
| 418           | كان النبي عَن إذا قام لصلاة الليل بالمدينة                                                         |
| ١٨٧           | كان النبي ﷺ سأل عن أمه                                                                             |
| 204           | كان النبي ﷺ لا يتصدق على المشركين                                                                  |
| 77            | كان النبي ﷺ لا يعرف ختم السورة حتى                                                                 |
| 475           | كانوا إذاً أحرموا لم يأتوا بيتاً                                                                   |
| 740           | كانوا إذا أحرموا لم يدخلوا                                                                         |
| 204           | كانوا يتصدقون على فقراء أهل الذمة                                                                  |
| 414           | كانوا يتقون البيع والتجارة في الحج                                                                 |
| ۳۸۷           | كانوا يجتنبون النساء في المحيض                                                                     |
| 777           | كانوا يذكرون فعل آبائهم في الجاهلية                                                                |
| <b>79</b> A * | كانوا يرون أن العمرة في أشهر الحج                                                                  |
| 103           | كانوا يكرهون أن يرضخوا لأنسبائهم من المشركين                                                       |
| 204           | كان يأمرنا أن لا نتصدق إلاّ على أهل الإسلام                                                        |
| 7 20          | كبر لبيد الأنصاري فعجز عن الصوم                                                                    |
| ٤٠٠           | كذبت بقولك الأول                                                                                   |
| 7 • 1         | كذبتم، بل أنتم خالدون مخلدون فيها                                                                  |
| ١.٧           | كذبتم والله لا نخلفكم فيها أبدأ                                                                    |
| 271           | كم من نخلة تدلى عذوقها                                                                             |
| 40            | كنت أمشى مع النبي عَيَالِينُ بالمدينة                                                              |

| الصفحة | أول الحديث                                                                            |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 710    | كنا بالقسطنطينية وعلى أهل مصر عقبة بن عامر                                            |
| ۱۷۸    | كنا نصلي مع النبي ﷺ في السفر في ليلة مظلمة                                            |
| Y & V  | كنا نصوم عاشوراء                                                                      |
| ٤١٦    | كنا نقوم في الصلاة ونتكلم                                                             |
|        | حرف اللام                                                                             |
| **     | لأستغفرن لك ما لم أنه عنك                                                             |
| ٤٠٠    | لئن رجعت لأرجمنك                                                                      |
| 77     | لبيك                                                                                  |
| ٤٧٣    | لقد فرق أصحاب رسول الله ﷺ منها                                                        |
| ٤١٤    | لقد هممت أن أحرق على أقوام                                                            |
| १०२    | لك ذلك                                                                                |
| 4 • 5  | لكل مسكين نصف صاع                                                                     |
| 719    | لما احتج مشركو قريش                                                                   |
| 444    | لما أصيب السرية أصحاب خبيب                                                            |
| ٤٧٥    | لما أنزل على النبي ﷺ: ﴿ مَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ ﴾     |
| 741    | لما أنزل الله بالمدينة على رسول إلله ﷺ                                                |
| Y01    | لما أنزل الله: ﴿ أَنْعُونِ أَسْتَجِبُ لَكُوْ ﴾                                        |
| 317    | لما أنزل الله: ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾                       |
| 191    | لما أهبط الله آدم من الجنة                                                            |
| 190    | لم أؤمر بذلك                                                                          |
| ۲۱.    | لمَا توجه رسول الله ﷺ قبل المسجد الحرام                                               |
| ٤٧٠    | لما تلا إلى قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنَّا ﴾ |
| 199    | لما تلا النبي ﷺ على الناس                                                             |
| Y 10   | لما حول النبي ﷺ إلى الكعبة                                                            |
| 454    | لما دخل رسول الله ﷺ وأصحابه المدينة                                                   |
| ٦٨     | لما دعا النه عَلَيْهُ كعب بن الأشرف                                                   |

| الصفحة      | الحديث                                                                     | أول  |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------|------|
| 7.7         | صرفت القبلة عن الشام إلى الكعبة                                            | لما  |
| <b>۲1</b> ۸ | صرف نبي الله ﷺ نحو الكعبة                                                  |      |
| 194         | طاف النبي ﷺ قال له عمر                                                     |      |
| 408         | فرج الله عن أهل تلك السرية                                                 |      |
| 418         | فرض الله الحج كان الرجل يكره                                               |      |
| 7.4         | قدم رسول الله ﷺ المدينة صلى نحو بيت المقدس                                 |      |
| 717         | قدم رسول الله ﷺ المدينة                                                    |      |
| ۹.          | قص سلمان على رسول الله ﷺ قصة أصحاب الدير                                   |      |
| ٣٠٦         | كان النبي عَلَيْ بالحديبية                                                 |      |
| ٤٧١         | نزلت: ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن زَّيِّهِ ﴾          |      |
| ۳٦١_        | نزلت: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْمَتَنَىٰ خُللْمًا ﴾ ٢٥٩      |      |
| ٤٧٤         | نزلت ضج المؤمنون ضجة                                                       |      |
| 177         | نزلت على رسول الله ﷺ: ﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ ﴾  | لما  |
| 274         | نزلت: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾     | لما  |
| £ 4.1       | نزلت: ﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا﴾                 | لما  |
| ٤٧٧         | نزلت هذه الآية جاء أبو بكر وعمر                                            | لما  |
| 777         | نزلت هذه الآية: ﴿والهكم إله واحد﴾                                          | لِما |
| 277         | نزلت هذه الآية: ﴿ وَلَا يَأْبُ كَاتِبُ أَن يَكْنُبُ ﴾                      | لما  |
| ٤٧٦         | نزلت: ﴿ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي أَنْشُرِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ ﴾               | لما  |
| Y & 9 _     | نزلت: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَنُو ﴾ ٢٤٧ ـ ٢٤٨                        |      |
| ۲0.         | نزلت: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِي آسْتَجِبَ لَكُو ﴾                     | لما  |
| 401         | نزلت: ﴿ وَلَا نَقَرَبُوا مَالُ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ | لما  |
| 411         | نزل في اليتامي ما نزل                                                      | لما  |
| 2 2 9       | نزل قُولُه تعالى: ﴿وَمَآ أَنفَقْتُم مِن نَّفَـقَةٍ﴾                        | لما  |
| 7 • 9       | وجه رسول الله ﷺ إلى الكعبة                                                 | لما  |
| 101         | وقع الناس بعد آدم فيما وقعوا                                               | لما  |
| 700         | تكن بذلك حقيقاً يا عمرتكن بذلك حقيقاً يا عمر                               | لم   |

| ۲۷۳       الم دخلت من الباب وقد أحرمت       ۲۷۲         لم يكن رسول الله ﷺ يغزو في الشهر الحرام       ۱۹۲         لو أن الله أنزل بأسه باليهود لآمنوا       ۱۸۵         الم أن اليهود تمنوا الموت لماتوا       ۱۱۲         الم أخد يرد أحداً عن هذا البيت       حرف الهيم         ما أحد يرد أحداً عن هذا البيت       ۱۷۱         ما أمرتكم بقتال في الشهر الحرام       ۱۵۰         ما جملك على ذلك       ۲۷۰         ما حملك على ذلك       ۲۷۰         ما حملك على ما صنعت       ۲۷۰         ما كنت أرى الجهد بلغ بك هذا       ۱۹۹         ما كنت خليقاً أن تفعل       ۱۹۶         ما هي يا عبدالله       ۱۳۰         متعها بقلسوتك       ۱۹۰         من أهل النار       ۱۷۰         من خاء بهذا       ۱۹۰         من قال في القرآن بغير علم       ۱۲۰         من كذب عليّ متعمداً       ۲۰         من كذب عليّ متعمداً       ۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | أول الحديث الصفحة |                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|------------------------------------|
| الم دخلت من الباب وقد أحرمت       الم دخلت من الباب وقد أحرمت         الم يكن رسول الله ﷺ يغزو في الشهر الحرام       الم الثار الله التخذنا من مقام إبراهيم مصلى، فأنزل الله         الم أن اليهود تمنوا الموت لماتوا       الموت لماتوا         الم أن اليهود تمنوا الموت لماتوا       المعيم         الم أخذ يرد أحداً عن هذا البيت       المنهر الحرام         الم أمرتكم بقتال في الشهر الحرام       المعث الله من نبي ولا أرسل من رسول         الم عملك على ذلك       المعث الله من المعت الله المعتلق الله المعتلق ا | 777               | لم دخلت من الباب وأنت محرم         |
| الم يكن رسول الله ﷺ يغزو في الشهر الحرام       الم يكن رسول الله ﷺ يغزو في الشهر الحرام       الم اتخذنا من مقام إبراهيم مصلى، فأنزل الله       الم أن الله أنزل بأسه باليهود لآمنوا       الم أن اليهود تمنوا الموت لماتوا       الم أن اليهود تمنوا الموت لماتوا       المح         الم أمرتكم بقتال في الشهر الحرام       الم أمرتكم بقتال في الشهر الحرام       الم المحلك على ذلك       الم المحلك على ذلك       المحلك على ذلك       المحلك على ذلك       المحلك على ما صنعت       المحلك على ما كنت خليقاً أن تفعل       المحلك على المحلك على من عبدالله       المحلك على من عبدالله       المحلك على المحلك على من عبدالله       المحلك عبدالله       المحلك عبدالله       المحلك على من عبدالله       المحلك على من عبدالله       المحلك على من عبدالله       المحلك عبدالله       المحلك عبدالله       المحلك عبداله       المحل                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 277               |                                    |
| لو اتخذنا من مقام إبراهيم مصلى، فأنزل الله انزل بأسه باليهود لآمنوا الم ان اليهود تمنوا الموت لماتوا المنه باليهود لآمنوا المنه باليهود تمنوا الموت لماتوا المنعري ما فعل أبواي المناه المرتكم بقتال في الشهر الحرام الم المرتكم بقتال في الشهر الحرام المعث الله من نبي ولا أرسل من رسول الله ما حملك على ذلك الله المعلى على ذلك الله ما محملك على ما صنعت الله المواي الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 717               |                                    |
| لو أن الله أنزل بأسه باليهود لآمنوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 197               |                                    |
| لو أن اليهود تمنوا الموت لماتوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱۸٥               |                                    |
| ليت شعري ما فعل أبواي       حزف الميم       ما أحد يرد أحداً عن هذا البيت       ما أمرتكم بقتال في الشهر الحرام       ما بعث الله من نبي ولا أرسل من رسول       ما حملك على ذلك       ما حملك على ما صنعت       ما فعل أبواي       ما كنت أرى الجهد بلغ بك هذا       ما كنت خليقاً أن تفعل       ما كنت خليقاً أن تفعل       ما هي يا عبدالله       متعها بقلنسوتك       متر رسول الله ﷺ وهو يوقد تحت قدر له       من أهل النار       من جاء بهذا       من قال في القرآن بغير علم       من كذب علي متعمداً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 117               |                                    |
| ما أحد يود أحداً عن هذا البيت ما أمرتكم بقتال في الشهر الحرام ما بعث الله من نبي ولا أرسل من رسول الالالالالالالالالالالالالالالالالالا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 110               | ليت شعري ما فعل أبواي              |
| ما أمرتكم بقتال في الشهر الحرام ما بعث الله من نبي ولا أرسل من رسول ما حملك على ذلك ما حملك على دلك ما حملك على ما صنعت ما فعل أبواي ما كنت أرى الجهد بلغ بك هذا ما كنت خليقاً أن تفعل ما لي أراك جهدت جهداً شديداً ما هي يا عبدالله متعها بقلنسوتك مر رسول الله ﷺ وهو يوقد تحت قدر له من أهل النار من أهل النار من حاء بهذا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                   | حرف الميم                          |
| ما أمرتكم بقتال في الشهر الحرام ما بعث الله من نبي ولا أرسل من رسول ما حملك على ذلك ما حملك على دلك ما حملك على ما صنعت ما فعل أبواي ما كنت أرى الجهد بلغ بك هذا ما كنت خليقاً أن تفعل ما لي أراك جهدت جهداً شديداً ما هي يا عبدالله متعها بقلنسوتك مر رسول الله ﷺ وهو يوقد تحت قدر له من أهل النار من أهل النار من حاء بهذا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1 🗸 1             | ما أحد يرد أحداً عن هذا البيت      |
| ما بعث الله من نبي ولا أرسل من رسول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 401               |                                    |
| ما حملك على ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤٧٧               |                                    |
| ما حملك على ما صنعت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٤٥٦               | ما حملك على ذلك                    |
| ما فعل أبواي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | YV£_              | ما حملك على ما صنعت                |
| ما كنت أرى الجهد بلغ بك هذا ما كنت خليقاً أن تفعل ما لي أراك جهدت جهداً شديداً ٢٥٠ ما هي يا عبدالله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۸٥               |                                    |
| ما كنت خليقاً أن تفعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Y 9 9             |                                    |
| ما لي أراك جهدت جهداً شديداً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 404               | ما كنت خليقاً أن تفعل              |
| ما هي يا عبدالله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 707               | ما لى أراك جهدت جهداً شديداً       |
| مر رسول الله ﷺ وهو يوقد تحت قدر له  ۱۰ من أهل النار  من أهل النار  من جاء بهذا  من قال في القرآن بغير علم  ۲ من كذب عليّ متعمداً  ۲ من كذب عليّ متعمداً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 771               | ما هي يا عبدالله ما هي يا عبدالله  |
| من أهل النار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٤١٢               | متعها بقلنسوتك                     |
| من جاء بهذا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٠.٠               | مر رسول الله ﷺ وهو يوقد تحت قدر له |
| من قال في القرآن بغير علم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۱۰۷               | من أهل النار                       |
| من كِذَب عليّ متعمداً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>ξξ</b> Λ       | من جاء بهذا                        |
| من كِذَب عليّ متعمداً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 7                 | من قال في القرآن بغير علم          |
| من يصدق بصدقة فله مثلها في الجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 7                 | من كذب عليّ متعمداً                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤٢٠               | من يصدق بصدقة فله مثلها في الجنة   |

أول الحديث الصفحة

## حرف النون

| 454         | نحن الآخرون الأولون يوم القيامة                             |
|-------------|-------------------------------------------------------------|
| 454         | نحن الآخرون السابقون                                        |
| ٤٤٠         | نحن أحق بالشك من إبراهيم                                    |
| 477         | نزلت في أبي مرثد الغنوينزلت في أبي مرثد الغنوي              |
| 440         | نزلت في الأخنس بن شريق                                      |
| ۲.          | نزلت في أهل الكتاب: ﴿لَا تَحُسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَفْرَحُونَ﴾ |
| ۲۳۸         | نزلت في ثعلبة وعبدالله بن سلام                              |
| 471         | نزلت في رجل أتى امرأته في دبرها                             |
| 455         | نزلت في رجل أتى النبي ﷺنال                                  |
| ۱۳۳         | نزلت في رجل كان يأتي النبي ﷺ                                |
| 1 73        | نزلت في رجل من بني سالم بن عوف من الأنصار                   |
| 404         | نزلت في رجل من بني سهم                                      |
| ۳۸٤ _       | نزلت في رجل من الأنصار أصاب امرأته في دبرها۳۸۰.             |
| ٤٣٠         | نزلت في رجل من الأنصار يقال له أبو الحصين                   |
| ۱۳۳         | نزلت في سرية الرجيع<br>نزلت في صلح الحديبية                 |
| <b>TV</b> A | نزلت في صَّلح الحديبية                                      |
| 170         | نزلت في عبدالله بن أبي أمية ورهط                            |
| ١٢٣         | نزلت في عبدالله بن رواحة                                    |
| ۱۳۳         | نزلت في علي حين خرج النبي ﷺ إلى الغار                       |
| ٤٠٧         | نزلت في معقل بن يسار                                        |
| 111         | نزلت فينا هذه الآية، كنا أصحاب نخل                          |
| 197         | نزلت في اليهود حين قالوا للنبي ﷺ                            |
| 777         | نزلت هذه الآية في امرىء القيس                               |
| 250         | نزلت هذه الآية في الأنصار كانوا عند جداد النخل              |
| 447         | نزلت هذه الآية في ثابت بن قيس                               |

| الصفحة      | أول الحديث                                                                                                       |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>79</b> V | نزلت هذه الآية في حميلة                                                                                          |
| ٤٠٨         | نزلت هذه الآية في جابر بن عبدالله الأنصاري                                                                       |
| ٤٥٨         | نزلت هذه الآية ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُم بِٱلَّذِلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾                                     |
| ۲٧          | نزلت هذه الآية في عبدالله بن أبي وأصحابه                                                                         |
| 440         | نزلت هذه الآية في عبدالله بن سلام وأصحابه                                                                        |
| ٣٧.         | نزلت هذه الآية في المهاجرين                                                                                      |
| ۱۷۱         | نزلت هذه الآية في نفر من يهود                                                                                    |
|             | نَــزلــت هـــذه الآيـــة: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُرُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ |
| 777         | اَلْأَسُودِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾                                                                                     |
| 7 2 9       | نزلت ونحن يومئذ نِرتحل جياعاً                                                                                    |
| ٤٢٠_        | نعم                                                                                                              |
| 194         | نعم (مقام إبراهيم)                                                                                               |
| ٤٧٧         | نعم فاسمعوا وأطيعوا                                                                                              |
| 177         | نعم وهو لكم كالمائدة                                                                                             |
| ٤٣١         | نعم يا أبا الدحداح                                                                                               |
|             |                                                                                                                  |
|             | حرف الهاء                                                                                                        |
| 197         | هذا مقام أبينا إبراهيم                                                                                           |
| ٧٨          | هرب رجلان من رسول الله ﷺ إلى المشركين                                                                            |
| ٤٧٨         | هكذا أنزلت                                                                                                       |
| 799         | هل تجد نسیکةهان تجد نسیکه                                                                                        |
| 740         | هو رزق رزقکموه الله                                                                                              |
| حرف الواو   |                                                                                                                  |
| 737         | واختلفوا في الصلاة                                                                                               |
| 197         | وافقت ربي في ثلاث                                                                                                |
| 777         | وأنا أيضاً أحمس                                                                                                  |

| الصفحة | أول الحديث                              |
|--------|-----------------------------------------|
| 717    | وددت أن الله صرفني عن قبلة اليهود       |
| 404    | وماذا صنعت؟                             |
| 41     | وما ذاك؟                                |
| 471    | وقع رجل على امرأته في دبرها             |
| 447    | ويطيب لي ذلك                            |
|        | حرف اللام                               |
| ٤٧١    | لا أحمل عليكم لا أحمل عليكم             |
| ٤٧١_   | لا أحملكم لا أحملكم                     |
| ٤٣.    | لا إكراه في الدين                       |
| ٤٧١_   | لا أؤاخذكم                              |
| ٤٠٣    | لا تحل لك حتى تذوق العسيلة              |
| 207    | لا تصدُّقوا إلاَّ على أهل دينكمك        |
| 414    | لا تكرهن أحداً من أصحابك على المسير معك |
| ٤٤٦    | لا يجزين هذا التمر                      |
| ٩٨     | لا يدخل قصبة المدينة إلا مؤمن           |
|        | حرف الياء                               |
| 174    | يا ابن الخطاب ألا أمرتك                 |
| 99     | يا إخوان القردة والخنازير               |
| 7 £    | يا خولة، ما حدث في بيت رسول الله ﷺ      |
| ٤٤٤    | یا رب، عثمان بن عفان رضیت عنه فارض عنه  |
| 194    | يا رسول الله لو صليت خلف المقام         |
| 91     | يا سلمان هم من أهل النار                |
| 471    | يا عبدالله هذه مؤمنة                    |
| ٦٤     | يا محمد استعذ                           |





## فهرس المصادر والمراجع

- 1 الآحاد والمثاني: لابن أبي عاصم، تحقيق باسم الجوابرة، الطبعة الأولى . 1811هـ دار الراية ـ الرياض.
- ٢ الآداب: للبيهقي، تحقيق محمد عطا، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ دار الكتب العلمية بيروت.
- ۳ الأباطيل والمناكير: للجوزقاني، تحقيق عبدالرحمٰن الفريوائي، الطبعة الثالثة
   ۱٤۱٥هـ دار الصميعي الرياض.
- ٤ الإبانة: لابن بطة، تحقيق رضا معطي، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ دار الراية الرياض.
- - إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة: للبوصيري، تحقيق دار المشكاة، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ دار الوطن الرياض.
- 7 إتحاف فضلاء البشر: لأحمد البنا، تحقيق شعبان إسماعيل، الطبعة الأولى 1 1 1 1 الكتب بيروت.
- اتحاف المهرة بالفوائد المبتكرة من أطراف العشرة: للحافظ ابن حجر، تحقيق مجموعة من الباحثين، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ ـ طبعة مركز خدمة السنة بالمدينة المنورة \_.
- ٨ الإتقان في علوم القرآن: للسيوطي، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى
   ١٤١٩هـ دار الكتاب العربي بيروت.
- احادیث القصاص، لشیخ الإسلام ابن تیمیة، تحقیق محمد الصباغ، الطبعة الأولى ۱۳۹۲هـ المكتب الإسلامی ـ بیروت.
- ۱۰ الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان، تحقيق مجموعة، الطبعة الأولى مدير الطبعة الأولى مؤسسة الرسالة بيروت.

- 11 الإحكام: للآمدي، تحقيق سيد الجميلي، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ دار الكتاب العربي بيروت.
  - 17 \_ الإحكام في الأحكام: لابن حزم، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ دار الحديث \_ القاهرة.
- ۱۳ ـ أخبار مكة: للفاكهي، تحقيق عبدالملك الدهيش، الطبعة الثانية ١٤١٤هـ ـ دار خضر ـ بيروت.
  - 14 أخلاق العلماء: للآجري، تحقيق بدر البدر ـ دار الخلفاء ـ الكويت.
- 10 ـ الإخوان: لابن أبي الدنيا، تحقيق مصطفى عطا، الطبعة الأولى 18.9هـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- 17 أخلاق حملة القرآن: للآجري، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى 17 أخلاق حملة القرآن: للآجري، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى 18.٧
- 1۷ الأدب المفرد: للبخاري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، الطبعة الثالثة 1۷ الأدب المفرد: للبخاري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، الطبعة الثالثة 18.9 هـ دار البشائر الإسلامية بيروت.
  - ١٨ ـ إرشاد العقل السليم: لأبي السعود ـ دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.
- 19 الإرشاد في معرفة علماء الحديث: للخليلي، تحقيق محمد إدريس، الطبعة الأولى 19.9 هـ مكتبة الرشد الرياض.
- ۲۰ ـ أسباب النزول: للواحدي، تحقيق عصام الحميدان، الطبعة الأولى ١٤١١هـ مؤسسة الريان ـ بيروت.
  - ٢١ ـ الاستيعاب: لابن عبدالبر، (بهامش الإصابة) ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- ٢٢ ـ الأسرار المرفوعة: لعلي القاري، تحقيق محمد الصباغ ـ المكتب الإسلامي ـ بيروت.
- ٢٣ ـ الأسماء والصفات: للبيهقي، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
  - ٢٤ ـ الإصابة: للحافظ ابن حجر ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- ٢٥ ـ أصول السنة، لابن أبي زمنين، تحقيق عبدالله البخاري، الطبعة الأولى
   ١٤١٣هـ مكتبة الغرباء الأثرية ـ المدينة المنورة.
- ۲٦ ـ الاعتقاد: للبيهقي، تحقيق أحمد عصام الكاتب، الطبعة الأولى ١٤٠١هـ ـ دار
   الآفاق الجديدة ـ بيروت.
- ۲۷ ـ الأغاني: لأبي الفرج الأصبهاني ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت، وطبعة دار
   الكتب المصرية.

- ۲۸ ـ الاغتباط بمعرفة من رمي بالاختلاط: لسبط ابن العجمي، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- **٢٩ ـ اقتضاء الصراط المستقيم**: لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق محمد حامد الفقى ـ مطابع المجد ـ مكة.
- ٣٠ \_ إكمال إكمال المعلم: لمحمد بن خليفة الأبي، تصحيح محمد هاشم، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ دار الكتب العلمية \_ بيروت.
- ۳۱ ـ الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتغيير السماع: للقاضي عياض، تحقيق أحمد صقر، طبعة سنة ۱۳۹۸هـ ـ دار التراث ـ القاهرة.
- ٣٢ ـ الأمالي: للمحاملي، تحقيق إبراهيم القيسي، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ـ المكتبة الإسلامية ـ عمان.
- ٣٣ ـ الأمثال: للرامهرمزي، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ مؤسسة الكتب الثقافية ـ بيروت.
- ٣٤ ـ الأنوار في شمائل المختار: للبغوي، تحقيق إبراهيم اليعقوبي، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ ـ دار الضياء ـ بيروت.
- **٣٥ ـ الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه**: لمكي بن أبي طالب، تحقيق أحمد فرحات، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ـ دار المنارة ـ جدة.
- ٣٦ ـ الإيمان: لابن منده، تحقيق علي الفقيهي، الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- ٣٧ ـ الإيمان: للعدني، تحقيق حمد الجابري، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ ـ الدار السلفية ـ الكويت.
- ٣٨ ـ الإيمان: للقاسم بن سلام، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ ـ المكتب الإسلامي ـ بيروت.
- ٣٩ ـ البحر الزخار: للبزار، تحقيق محفوظ الرحمٰن زين الله، الطبعة الأولى ١٤٠٩ هـ ـ مؤسسة علوم القرآن ـ سوريا، ومكتبة العلوم والحكم ـ المدينة المنورة.
- ٤ ـ بحر العلوم: للسمرقندي، تحقيق علي معوض، وعادل عبدالموجود، وزكريا النوتي، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
  - ٤١ ـ البحر المحيط: لأبي حيان، دار الفكر ـ بيروت.
- ٤٢ \_ البحر المحيط: للزركشي، تحقيق جماعة بإشراف عمر الأشقر \_ نشر وزارة الشؤون الإسلامية \_ الكويت.

- ٤٣ ـ البدر الطالع: للشوكاني ـ دار المعرفة ـ بيروت.
- ٤٤ ـ البدع: لابن وضاح، تحقيق بدر البدر ـ دار الصميعي ـ الرياض.
- البرهان: للزركشي، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ـ دار المعرفة ـ بيروت.
  - ٤٦ \_ بغية الوعاة: للسيوطى \_ دار الكتب العلمية \_ بيروت.
- 24 ـ التاريخ الأوسط: للبخاري، تحقيق محمود زايد، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ دار المعرفة ـ بيروت.
  - ٤٨ ـ تاريخ بغداد: للخطيب البغدادي ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
    - ٤٩ ـ تاريخ دمشق: لابن عساكر ـ دار الفكر ـ بيروت.
    - التاريخ الكبير: للبخاري ـ دار الكتاب العلمية ـ بيروت.
- دار عاریخ المدینة: لابن شبة، تحقیق فهیم شلتوت ـ طبعة مصر، وطبعة دار
   الکتب العلمیة ـ.
  - ٢٥ \_ تأويل مختلف الحديث: لابن قتيبة \_ المكتب الإسلامي \_ بيروت.
- **٥٣ ـ تالي التلخيص:** للخطيب البغدادي، تحقيق مشهور سلمان وأحمد الشقيرات، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ ـ دار الصميعي ـ الرياض.
- ٥٤ \_ التبصرة في القراءات السبع: لمكي بن أبي طالب، الطبعة الثانية ١٤٠٢هـ الدار السلفية \_ الهند.
  - تبصير المنتبه: للحافظ ابن حجر، تحقيق علي البجاوي ـ المكتبة العلمية ـ بيروت .
- ٥٦ ـ التبيين لأسماء المدلسين: لسبط ابن العجمي، تحقيق فواز أحمد زمرلي
   (مخطوط).
- ٥٧ \_ تحذير المسلمين: للبشير الأزهري، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى 18٠٦ هـ دار الكتاب العربي \_ بيروت.
- ٥٨ ـ تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف: للحافظ المزي، تحقيق عبدالصمد شرف الدين، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ ـ المكتب الإسلامي ـ بيروت
  - وقا عبر المعرفة بيروت دار المعرفة بيروت -
- ٦٠ ـ التذكرة: للقرطبي، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ ـ دار
   الكتاب العربي ـ بيروت.
  - ٦١ ـ تذكرة الموضوعات: للفتنى ـ دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.
- 77 \_ الترغيب في فضائل الأعمال: لابن شاهين، تحقيق صالح الوعيل، الطبعة الأولى 1810هـ \_ دار ابن الجوزى \_ السعودية.

- ٦٣ ـ الترغيب في الدعاء: للحافظ عبدالغني المقدسي، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ ـ دار ابن حزم ـ بيروت.
- 74 ـ التسهيل لعلوم التنزيل: لابن جزي الكلبي، الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- ٦٥ ـ تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأئمة الأربعة: للحافظ ابن حجر ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- 77 \_ تعريف أهل التقديس: للحافظ ابن حجر، تحقيق عبدالغفار البنداري ومحمود عبدالعزيز، الطبعة الأولى ١٤٠٥ه \_ دار الكتب العلمية \_ بيروت.
- 77 ـ تعظيم قدر الصلاة: للمروزي، تحقيق عبدالرحمٰن الفريوائي، الطبعة الأولى 18٠٦ ـ مكتبة الدار ـ المدينة المنورة.
- 77 ـ تغليق التعليق: للحافظ ابن حجر، تحقيق سعيد القزقي، الطبعة الأولى ما 18.0 هـ المكتب الإسلامي ـ بيروت، ودار عمار ـ الأردن.
- 79 ـ تفسير الخازن: تحقيق عبدالسلام شاهين، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٧٠ ـ تفسير ابن أبي حاتم: تحقيق أحمد الزهراني، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ مكتبة الدار، ودار طيبة، ودار ابن القيم ـ السعودية.
- ٧١ ـ تفسير عبدالرزاق: تحقيق مصطفى مسلم، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ مكتبة الرشد ـ الرياض.
  - ٧٢ ـ تفسير القرآن العظيم: لابن كثير ـ دار المعرفة ـ بيروت.
  - ٧٣ ـ تفسير مجاهد: تحقيق عبدالرحمٰن السورتي ـ المنشورات العلمية ـ بيروت.
- ٧٤ تفسير أبي المظفر السمعاني: تحقيق عبدالقادر منصور، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة.
- ٧٥ ـ تفسير مقاتل: تحقيق عبدالله شحاتة، مؤسسة الحلبي، القاهرة طبعة 1979م.
- ٧٦ ـ تقريب التهذيب: للحافظ ابن حجر، تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف، الطبعة الثانية ١٣٩٥هـ ـ دار المعرفة ـ بيروت.
  - ٧٧ ـ التقييد والإيضاح: للعراقي، تحقيق عبدالرحمٰن عثمان ـ دار الفكر ـ بيروت.
- ٧٨ ـ التلخيص الحبير: للحافظ ابن حجر، تحقيق حسن قطب، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ مؤسسة قرطبة \_ مصر.

- ٧٩ التمهيد: لابن عبدالبر، تحقيق سعيد أعراب وجماعة، طبعة سنة ١٣٨٧هـ المغرب.
- ٨٠ ـ تنزيه الشريعة: لابن عراق، تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف وعبدالله الصديق،
   الطبعة الثانية ١٤٠١هـ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٨١ تهذيب التهذيب: للحافظ ابن حجر، الطبعة الأولى ١٣٢٥هـ دائرة المعارف
   الهند.
- **۸۲ ـ تهذیب الکمال**: للمزي، تصویر دار المأمون ـ دمشق. وطبعة مؤسسة الرسالة ـ بیروت.
- ۸۳ التوحيد: لابن منده، تحقيق على الفقيهي، الطبعة الثانية ١٣٩٨هـ نشر الجامعة الإسلامية المدينة المنورة.
- ۸٤ التوحيد: لابن خزيمة، تحقيق محمد هراس، طبعة سنة ١٣٩٨هـ دار الكتب العلمية بيروت، وطبعة مكتبة الرشد الرياض.
  - ۸۰ ـ الثقات: لابن حبان، دار الفكر ـ بيروت.
- ٨٦ ـ جامع البيان في تأويل القرآن: للطبري، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ۸۷ ـ جامع بيان العلم وفضله: لابن عبدالبر، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ مؤسسة الريان ـ بيروت.
- ٨٨ ـ جامع التحصيل في أحكام المراسيل: للعلائي، تحقيق حمدي السلفي، الطبعة الثانية ١٤٠٧ه.
- ۸۹ ـ الجامع لأحكام القرآن: للقرطبي، تحقيق عبدالرزاق المهدي، الطبعة الأولى 18۱۸ ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت. وطبعة دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- • الجامع لأخلاق الراوي: للخطيب البغدادي، تحقيق محمد عجاج الخطيب، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ مؤسسة الرسالة بيروت.
  - **٩١ ـ الجرح والتعديل:** لابن أبي حاتم ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- **٩٢ جزء بيبي**: تحقيق عبدالرحمٰن الفريوائي، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ـ دار الخلفاء ـ الكويت.
- **٩٣ ـ جزء لوين**: تحقيق مسعد السعدني، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ مكتبة أضواء السلف ـ الرياض.
- 98 الجهاد: لابن أبي عاصم، تحقيق مساعد الراشد، الطبعة الأولى 12.9هـ مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة.

- 90 \_ الجهاد: لابن المبارك، تحقيق نزيه حماد، طبع سنة ١٣٩١هـ ـ دار النور ـ بيروت.
- **٩٦ ـ الحجة للقراء السبعة**: لأبي على الفارسي، تحقيق بدر الدين قهوجي وبشير جوربجاني، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ ـ دار المأمون ـ دمشق.
- 9۷ ـ الحث على التجارة: للخلال، تحقيق عبدالفتاح أبو غدة، الطبعة الأولى 1810 هـ مكتب المطبوعات الإسلامية ـ بحلب.
  - ٩٨ حلية الأولياء: لأبي نعيم، الطبعة الرابعة ١٤٠٥هـ دار الكتاب العربي بيروت.
- 99 ـ خلق أفعال العباد، للبخاري، تحقيق بدر البدر، الطبعة الأولى 1800 ـ الدار السلفية ـ الكويت.
- 100 ـ دراسات في علوم القرآن: للدكتور فهد الرومي، الطبعة الأولى 1818هـ ـ مكتبة التوبة ـ الرياض.
  - ١٠١ \_ الدرر الكامنة: للحافظ ابن حجر \_ دار الكتب العلمية \_ بيروت.
    - ۱۰۲ ـ الدر المنثور: للسيوطي ـ دار المعرفة ـ بيروت.
- ۱۰۳ ـ الدعاء للطبراني: تحقيق محمد البخاري، الطبعة الأولى ۱٤٠٧هـ ـ دار البشائر ـ بيروت.
- 108 ـ دلائل النبوة: للبيهقي، تحقيق عبدالمعطي قلعجي، الطبعة الأولى 1800هـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
  - 1.0 ـ دلائل النبوة: لأبى نعيم ـ عالم الكتب ـ بيروت.
- ۱۰٦ ـ الديات: لابن أبي عاصم، ومعه: «الومضات في تخريج أحاديث الديات» للدكتور خالد الجميلي، الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ ـ دار الندوة الجديدة ـ بيروت.
- ۱۰۷ ـ ذم الدنيا: للحافظ ابن أبي الدنيا، تحقيق مجدي إبراهيم ـ مكتبة القرآن ـ القاهرة.
- 1.9 ـ الرد على الجهمية: لابن منده، تحقيق علي الفقيهي، الطبعة الأولى 1.9 ـ الرد على العبهمية:
- 11. \_ الرد على الجهمية: للدارمي، تحقيق بدر البدر، الطبعة الأولى 18.0هـ \_ الدار السلفية \_ الكويت.

- ١١١ ـ روح المعاني: للآلوسي، طبعة سنة ١٤٠٨هـ ـ دار الفكر ـ بيروت.
- ۱۱۲ الروض الآنف: للسهيلي، تحقيق طه سعد، طبعة سنة ١٣٩٨هـ دار المعرفة بيروت.
- ۱۱۳ ـ الروض البسام: بترتیب فوائد تمام، ترتیب جاسم الدوسري، الطبعة الأولى ۱۱۳ ـ الروض البسائر ـ بیروت.
- 118 زاد المسير في علم التفسير: لابن الجوزي، الطبعة الرابعة ١٤٠٧هـ المكتب الإسلامي بيروت.
- 110 \_ الزهد: لأسد بن موسى، تحقيق أبي إسحاق الجويني، الطبعة الأولى 110 \_ 1818هـ مكتبة التوعية الإسلامية \_ ومكتبة الوعى الإسلامي \_ مصر.
- 117 ـ الزهد: لابن أبي عاصم، تحقيق عبدالعلي الأعظمي، الطبعة الثانية ١٤٠٨هـ \_ دار الكتب العلمية \_ بيروت.
- ۱۱۷ ـ الزهد: للإمام أحمد، تحقيق محمد بسيوني، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- 11. الزهد: لأبي داود، تحقيق ضياء الحسن السلفي، الطبعة الأولى 181٣هـ الدار السلفية ـ الهند.
- 119 ـ الزهد: لهناد، تحقيق عبدالرحمٰن الفريوائي، الطبعة الأولى 18.7هـ ـ دار الخلفاء ـ الكويت.
  - ١٢٠ الزهد: لابن المبارك، تحقيق عبدالرحمٰن الأعظمي ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ۱۲۱ ـ الزهد: لوكيع، تحقيق عبدالرحمٰن الفريوائي، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ ـ مكتبة الدار ـ المدينة المنورة.
- 1۲۲ ـ السبعة: لابن مجاهد، تحقيق الدكتور شوقي ضيف، الطبعة الثانية ـ دار المعارف ـ مصر.
- ۱۲۳ ـ السنة: لابن أبي عاصم، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، الطبعة الثانية ١٤٠٥هـ ـ المكتب الإسلامي ـ بيروت.
- 178 السنة: لعبدالله ابن الإمام أحمد، تحقيق محمد القحطاني، الطبعة الثانية 1818 رمادي للنشر والمؤتمن للتوزيع السعودية.
  - ١٢٥ ـ سنن البيهقي الكبرى: الطبعة الأولى ١٣٤٤هـ ـ دار المعرفة ـ بيروت.
    - ١٢٦ ـ سنن البيهقي الصغري: دار الجيل ـ بيروت.
  - ۱۲۷ ـ ـ سنن الترمذي: تحقيق أحمد شاكر وجماعة ـ دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.

- ۱۲۸ ـ سنن الدارقطني: تحقيق عبدالله اليماني ـ دار المحاسن للطباعة ـ مصر. وطبعة دار الكتب العلمية الجديدة.
- 1۲۹ ـ سنن الدارمي: تحقيق فواز أحمد زمرلي وخالد السبع، الطبعة الأولى ١٢٩ ـ سنن الدارمي: الكتاب العربي ـ بيروت.
- ۱۳۰ ـ سنن أبى داود: تحقیق محمد محیی الدین عبدالحمید ـ دار الفكر ـ بیروت.
- ۱۳۱ ـ سنن سعيد بن منصور: تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي، الطبعة الأولى ١٣١ ـ منن سعيد بن العلمية ـ بيروت.
- ۱۳۲ ـ سنن سعید بن منصور (التكملة)، تحقیق سعد بن عبدالله آل حمید، الطبعة الأولی ۱۶۱۶هـ دار الصمیعی ـ الریاض.
- ۱۳۳ ـ سنن ابن ماجه: تحقیق فواز أحمد زمرلي، دار الکتاب العربي ـ بیروت. وطبعة محمد فؤاد عبدالباقی ـ دار إحیاء التراث العربی ـ بیروت.
- ۱۳٤ ـ سنن النسائي (الكبرى): تحقيق عبدالغفار البنداري وسيد حسن، الطبعة الأولى ١٤١١هـ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
  - ١٣٥ \_ سنن النسائي (المجنبي): دار الكتاب العربي \_ بيروت.
- ۱۳٦ ـ سير أعلام النبلاء: للذهبي، تحقيق جماعة، الطبعة الثانية ١٤١٢هـ ـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- ۱۳۷ ـ السيرة النبوية: لابن هشام، تحقيق الدكتور عمر تدمري ـ دار الكتاب العربي ـ ـ بيروت. ـ ـ بيروت.
  - ۱۳۸ ـ شذرات الذهب: لابن العماد، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.
- ۱۳۹ ـ شرح أصول اعتقاد أهل السنة: للإمام اللالكائي، تحقيق أحمد حمدان، الطبعة الثانية، دار طيبة ـ الرياض.
- 1٤٠ ـ شرح السنة: للبغوي، تحقيق شعيب الأرناؤوط وزهير الشاويش، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ ـ المكتب الإسلامي ـ بيروت.
  - ١٤١ ـ شرح صحيح مسلم: للنووي ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- 187 شرح اللمع في أصول الفقه: لأبي إسحاق الشيرازي، تحقيق علي العميريني، طبعة سنة ١٤٠٧هـ دار البخاري القصيم السعودية.
- 18۳ \_ شرح معاني الآثار: للطحاوي، تحقيق محمد زهري النجار، الطبعة الأولى 18۳ \_ دار الكتب العلمية \_ بيروت.
- 188 شرح الهداية: للمهدوي، تحقيق حازم حيدر، الطبعة الأولى 1817هـ مكتبة الرشد الرياض.

- 180 ـ الشريعة: للآجري، تحقيق محمد الفقي، الطبعة الأولى 180٣هـ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت، وبتحقيق عبدالرزاق المهدى ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- 187 شعب الإيمان: للبيهقي، تحقيق محمد زغلول، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
  - ١٤٧ ـ الشفا: للقاضي عياض، طبعة سنة ١٣٩٩هـ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- 18.۸ ـ الشمائل النبوية والخصائل المصطفوية: للترمذي، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى 1817هـ ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- 189 ـ شروط المفسر وآدابه: للسيوطي، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى ١٤٩ ـ شروط المفسر وآدابه: للسيوطي، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى
- ۱۵۰ صحيح ابن خزيمة: تحقيق محمد الأعظمي، الطبعة الثانية ١٤١٢هـ المكتب الإسلامي بيروت.
- 101 صحيح مسلم: تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي نشر إدارات رئاسة إدارات البحوث العلمية الرياض.
- ۱۵۲ ـ الصفات: للدارقطني، تحقيق علي الفقيهي، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- ۱۵۳ ـ الصمت: لابن أبي الدنيا، تحقيق أبي إسحاق الحويني، الطبعة الأولى . ١٥٣ هـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- 104 الضعفاء الكبير: للعقيلي، تحقيق عبدالمعطي قلعجي. الطبعة الأولى 104 الضعفاء الكبير: للعلمية بيروت.
- ۱۵۵ ـ الضعفاء والمتروكين: للدارقطني، تحقيق موفق عبدالقادر، طبعة سنة ١٥٥ ـ الضعفاء مكتبة المعارف ـ الرياض.
  - 107 ـ الضوء اللامع: للسخاوي ـ دار الجيل ـ بيروت.
    - ۱۵۷ ـ طبقات ابن سعد: دار صادر، بیروت ـ لبنان.
- ۱۵۸ ـ طبقات المحدثين: لأبي الشيخ، تحقيق عبدالغفور البلوشي، الطبعة الأولى ١٥٨ ـ طبقات المحدثين: الرسالة ـ بيروت.
- 109 طبقات المفسرين: للسيوطي، تحقيق علي محمد عمر، الطبعة الأولى 109 1891هـ مكتبة وهبة مصر.
- 17. العظمة: لأبي الشيخ، تحقيق رضاء الله المباركفوري، الطبعة الأولى 17. م 18.۸ هـ دار العاصمة ـ الرياض.

- 171 \_ العقوبات: لابن أبي الدنيا، تحقيق محمد يوسف، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ ـ دار ابن حزم ـ بيروت.
- 177 \_ العلل: لابن أبي حاتم، تحقيق محب الدين الخطيب، طبعة سنة ١٤٠٥هـ دار المعرفة ـ بيروت.
- 177 \_ العلل الكبير: للترمذي، تحقيق صبحي السامرائي وأبو المعاطي النووي، ومحمود الصعيدي، الطبعة الأولى 12.9ه عالم الكتب ـ مكتبة النهضة العربية ـ بيروت.
- 178 \_ العلل المتناهية في الأحاديث الواهية: لابن الجوزي، تحقيق إرشاد الحق الأثرى \_ الهند.
- 170 \_ العلل الواردة في الأحاديث: للدارقطني، تحقيق محفوظ السلفي، الطبعة الأولى 1800هـ \_ دار طيبة \_ الرياض.
- 177 \_ العلم: لخيثمة، تحقيق محدث العصر محمد ناصر الدين الألباني ـ المكتب الإسلامي ـ بيروت.
- 17۷ \_ عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ: للسمين الحلبي، تحقيق محمد التونجي، الطبعة الأولى 1818هـ عالم الكتب ـ بيروت.
- 17. عمل اليوم والليلة: لابن السني، تحقيق سالم أحمد السلفي، الطبعة الأولى 17. مؤسسة الكتب الثقافية بيروت.
- 179 \_ عمل اليوم والليلة: للنسائي، تحقيق فاروق حمادة \_ الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ \_ مؤسسة الرسالة \_ بيروت.
  - ١٧٠ \_ غرائب القرآن: للنيسابوري، بهامش تفسير الطبري \_ دار المعرفة \_ بيروت.
- ۱۷۱ \_ غريب الحديث: للخطابي، تحقيق عبدالكريم الغرباوي، طبعة سنة 1۷۱ \_ غريب الحديث: للخطابي، تحقيق عبدالكريم الغرباوي، طبعة سنة 18۰۲ هـ، مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى \_ مكة المكرمة \_.
  - ١٧٢ \_ غريب الحديث: للقاسم بن سلام ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- ۱۷۳ \_ غوث المكدود بتخريج منتقى ابن الجارود: لأبي إسحاق الحويني، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- 178 \_ فتح الباري بشرح صحيح البخاري: للحافظ ابن حجر، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي ـ المكتبة السلفية ـ القاهرة.
- ۱۷۵ ـ فتح المغيث: للسخاوي، تحقيق علي حسين علي، الطبعة الثانية ١٤١٢هـ دار الإمام الطبري.
- 1۷٦ فردوس الأخبار: للديلمي، تحقيق فواز أحمد زمرلي ومحمد البغدادي، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ دار الكتاب العربي بيروت.

- ١٧٧ \_ الفصل في الملل والأهواء والنحل: لابن حزم ـ دار المعرفة ـ بيروت.
- ۱۷۸ \_ فضائل الصحابة: للإمام أحمد، تحقيق وصي الله عباس، الطبعة الأولى ١٧٨ \_ فضائل الصحابة: للإمام أحمد، تحقيق وصي الله عباس، الطبعة الأولى ١٤٠٣ هـ مؤسسة الرسالة \_ بيروت.
- ۱۷۹ \_ فضائل القرآن: للرازي، تحقيق عامر صبري، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ ـ دار الشائر ـ بيروث.
- ۱۸۰ ـ فضائل القرآن: لأبي عبيد، تحقيق مجموعة، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ ـ دار ابن كثير ـ دمشق.
- ۱۸۱ \_ فضائل القرآن: للفريابي، تحقيق يوسف جبريل، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ مكتبة الرشد \_ الرياض.
  - ١٨٢ \_ فضائل القرآن: لابن كثير \_ مكتبة الصحابة \_ مصر.
- ۱۸۳ ـ فضائل القرآن: لابن الضريس، تحقيق غزوة بدير، الطبعة الأولى ۱٤٠٨هـ دار الفكر ـ سوريا.
- ۱۸٤ \_ فضائل المدينة: للجندي، تحقيق محمد الحافظ وغزوة بدير، الطبعة الأولى ١٨٤ \_ دار الفكر \_ دمشق.
- 1۸٥ ـ الفقيه والمتفقه: للخطيب البغدادي، تحقيق إسماعيل الأنصاري مطابع القصيم ـ الرياض.
- 1۸٦ ـ الفوائد المجموعة: للشوكاني، تحقيق عبدالرحمٰن اليماني ـ مطبعة السنة المحمدية ـ مصر.
- ۱۸۷ ـ في رحاب القرآن الكريم: للدكتور محمد سالم محيسن، طبعة سنة ١٤٠٩هـ \_ دار الجيل ـ بيروت.
- ۱۸۸ \_ فيض القدير \_ شرح الجامع الصغير: للمناوي، الطبعة الثانية ١٣٩١هـ دار المعرفة \_ بيروت.
  - ١٨٩ \_ القاموس المحيط: للفيروزآبادي، طبعة مؤسسة الرسالة (الفنية الملونة).
- 19. \_ الكاشف: للذهبي، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت. وطبعة مؤسسة علوم القرآن.
- 191 ـ الكافي الشاف: للحافظ ابن حجر، مطبوع بذيل الكشاف للزمخشري، مطبعة البابي الحلبي ـ مصر.
- ۱۹۲ ـ الكامل في ضعفاء الرجال: لابن عدي، تحقيق سهيل زكار، الطبعة الثالثة 19۲

- 197 \_ كشف الأستار عن زوائد البزار: للهيثمي، تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي، الطبعة الأولى 1899هـ \_ مؤسسة الرسالة \_ بيروت.
- 198 ـ الكشف عن وجوه القراءات السبع: لمكي بن أبي طالب، تحقيق محيى الدين رمضان، الطبعة الثانية ١٤٠١هـ ـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
  - 190 ـ الكنى: للبخاري (موجود آخِر كتاب التاريخ الكبير) ـ دار الفكر ـ بيروت.
- 197 \_ اللآلىء الحسان في علوم القرآن: للدكتور موسى لاشين، مطبعة الفجر الجديد \_ مصر.
  - 19۷ ـ اللاليء المصنوعة: للسيوطى ـ دار المعرفة ـ بيروت.
  - 19۸ ـ اللباب في تهذيب الأنساب: لابن الأثير ـ دار صادر ـ بيروت.
- 199 \_ لباب النقول في أسباب النزول: للسيوطي، الطبعة الأولى، دار ابن زيدون-بيروت.
- ٧٠٠ ـ لسان الميزان: لابن حجر، الطبعة الأولى ١٣٢٩هـ ـ دائرة المعارف ـ الهند.
- ۲۰۱ ـ اللؤلؤ المرصوع: للقاوقجي، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى ١٠١هـ ـ دار البشائر ـ بيروت.
  - ۲۰۲ ـ المجروحين: لابن حبان، تحقيق محمود زايد ـ دار المعرفة ـ بيروت.
    - ۲۰۳ ـ مجمع الزوائد: للهيثمي ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- ۲۰۶ ـ المحرر الوجيز: لابن عطية، تحقيق عبدالسلام شافي، الطبعة الأولى ١٠٤ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٢٠٥ ـ المراسيل: لابن بي حاتم، تحقيق شكر الله قوجاني، الطبعة الثانية ١٤٠٢هـ
   مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- ٢٠٦ ـ المراسيل: لأبي داود، تحقيق شعيب الأرناؤوط، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ ـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- - ۲۰۸ ـ المستدرك: للحاكم ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
    - ٢٠٩ ـ مسند الإمام أحمد: دار الفكر ـ بيروت.
- ۲۱۰ ـ مسند إسحاق: تحقيق عبدالغفار البلوشي، الطبعة الأولى ۱٤۱۲هـ ـ مكتبة الإيمان ـ المدينة المنورة.
- ۲۱۱ ـ مسند أبي بكر الصديق ـ رضي الله تعالى عنه ـ: للمروزي، تحقيق شعيب الأرناؤوط، الطبعة الثالثة ١٣١٩هـ ـ المكتب الإسلامي ـ بيروت.

- ٢١٢ ـ مسند الحارث (بغية الحارث): للهيثمي، تحقيق حسين الباكري، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ مركز خدمة السنة ـ بالمدينة المنورة.
- ٢١٣ ـ مسند الحميدي: تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٢١٤ ــ مسند الروياني: تحقيق أيمن على، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ مؤسسة قرطبة ـ مصر .
- ۲۱٥ \_ مسند سعد: للدورقي، تحقيق عامر صبري، الطبعة الأولى ۱٤٠٧هـ \_ دار البشائر \_ بيروت.
- ٢١٦ ـ مسند الشاميين: للطبراني، تحقيق حمدي السلفي، مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- ٢١٧ ـ مسند الشهاب: للقضاعي، تحقيق حمدي السلفي، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ـ ٢١٧ مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
  - ٢١٨ \_ مسند الطيالسي: دار المعرفة \_ بيروت.
- ٢١٩ ـ مسند على بن الجعد: الطبعة الثانية ١٤١٧هـ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ۲۲۱ ـ مسند أبي يعلى: تحقيق حسين سليم أسد، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ ـ دار المأمون للتراث ـ دمشق.
- **۲۲۲ ـ المسودة في أصول الفقه**: لآل تيمية، تحقيق محمد محيي الدين عبدالحميد ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- **٢٢٣ ـ مشكل الآثار**: للطحاوي، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
  - ٢٢٤ ـ المصاحف: لابن أبي داود ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
  - ٧٢٥ ـ المصنف: لابن أبي شيبة، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ ـ دار التاج ـ بيروت.
- ۲۲٦ ـ المصنف: لعبدالرزاق، تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي، الطبعة الثانية الثانية ١٤٠٣ ـ المكتب الإسلامي ـ بيروت.
- ۲۲۷ ـ المصنوع: لعلي القاري، تحقيق عبدالفتاح أبو غدة، الطبعة الثانية ١٣٩٨هـ ـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- ۲۲۸ ـ المطالب العالية: للحافظ ابن حجر، تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي ـ تصوير دار الكتب العلمية ـ بيروت.

- **٢٢٩ ـ معالم التنزيل:** للبغوي، تحقيق خالد العك ومروان سوار، الطبعة الأولى **١٤٠٦ ـ دار** المعرفة ـ بيروت.
- ۲۳۰ ـ معاني القرآن: للفراء، تحقيق أحمد نجاتي ومحمد النجار ـ تصوير دار السرور ـ بيروت.
- ٢٣١ ـ المعجم الأوسط: للطبراني، تحقيق محمود الطحان، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ
   ـ مكتبة المعارف ـ الرياض.
- ۲۳۲ ـ المعجم: للإسماعيلي، تحقيق زياد منصور، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ـ مكتبة العلوم والحكم ـ المدينة المنورة.
- **٢٣٣ ـ المعجم**: لابن الأعرابي، تحقيق أحمد البلوشي، الطبعة الأولى **١٤١٢ه**ـ مكتبة الكوثر ـ الرياض.
- ٢٣٤ ـ معجم الشيوخ: للذهبي، تحقيق محمد الهيلة، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ مكتبة الصديق ـ السعودية.
- ٢٣٥ ـ معجم الصحابة: لابن قانع، تحقيق صلاح المصراتي، الطبعة الأولى 181٨ ـ مكتبة الغرباء الأثرية ـ المدينة المنورة.
- ٢٣٦ ـ المعجم الصغير: للطبراني، تحقيق عبدالرحمٰن عثمان، المكتبة السلفية ـ المدينة المنورة، وطبعة المكتب الإسلامي ـ بيروت.
- **٢٣٧ ـ المعجم الكبير**: للطبراني، تحقيق حمدي السلفي، مكتبة ابن تيمية ـ القاهرة.
- ۲۳۸ ـ معرفة الصحابة: لأبي نعيم، تحقيق محمد راضي، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ مكتبة الدار ومكتبة الحرمين ـ السعودية.
- **٢٣٩ ـ معرفة علوم الحديث**: للحاكم، تحقيق معظم حسين، الطبعة الثالثة ١٩٧٩هـ ـ دار الآفاق الجديدة ـ بيروت.
  - · ٢٤٠ ـ المغنى في الضعفاء: للذهبي، تحقيق نور الدين عتر ـ دار الوعى ـ حلب.
- **٢٤١ ـ مفحمات الأقران في مبهمات القرآن**: للسيوطي، تحقيق إياد الطباع، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- **٢٤٢ ـ المفردات**: للراغب الأصبهاني، تحقيق محمد سيد كيلاني ـ دار المعرفة ـ بيروت.
- **٢٤٣ ـ المقاصد الحسنة**: للسخاوي، تحقيق عبدالله الصديق وعبدالوهاب عبداللطيف، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.

- **٧٤٤ ـ المقاصد السنية**: لابن بلبان، تحقيق محيي الدين مستو ومحمد الخطراوي، الطبعة الثانية ١٤٠٨هـ ـ دار ابن كثير ـ دمشق.
- ٧٤٥ ـ مقدمة في أصول التفسير: لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ دار ابن حزم ـ بيروت.
- ٢٤٦ ـ المنار المنيف: لابن القيم، تحقيق عبدالفتاح أبو غدة، طبعة سنة ١٣٩٠هـ مكتب المطبوعات ـ حلب.
- ۲٤٧ ـ مناهل العرفان: للزرقاني، تحقيق فواز أحمد زمرلي، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ ـ ٢٤٧هـ ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- ۲٤٨ ـ المنتخب من المسند: لعبد بن حميد، تحقيق صبحي السامرائي ومحمود الصعيدي، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ ـ مكتبة السنة ـ القاهرة.
- **٢٤٩ ـ المنتقى من مكارم الأخلاق:** للخرائطي، تحقيق مطيع الحافظ وغزوة بدير، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ دار الفكر ـ دمشق.
- ٢٥٠ ـ المنهاج في شعب الإيمان: للحليمي، تحقيق حلمي فودة، الطبعة الأولى المنهاج في شعب الإيمان: للحليمي، تحقيق حلمي فودة، الطبعة الأولى المنهاج ١٣٩٩هـ دار الفكر ـ بيروت.
- ۲۰۱ ـ المؤتلف والمختلف: للدارقطني، تحقيق موفق عبدالقادر، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ـ دار الغرب الإسلامي ـ بيروت.
- ۲۰۲ ـ المؤتلف والمختلف: للحافظ عبدالغني، عني بطبعه محمد محيي الدين الجفري ـ الهند. وطبعه محمد زينهم ومحمد عزب ـ دار الأمين ـ القاهرة ١٤١٤هـ.
- ۲۰۳ ـ موضح أوهام الجمع والتفريق: للخطيب البغدادي، تحقيق عبدالمعطي قلعجي، الطبعة الأولى ۱٤۰۷هـ ـ دار المعرفة ـ بيروت.
- ٢٥٤ ـ الموضح في وجوه القراءات: لابن أبي مريم، تحقيق عمر الكبيسي، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ ـ الجماعة الخيرية لتحفيظ القرآن ـ جدة.
- ۲۰۵ \_ الموضوعات: لابن الجوزي، تحقيق عبدالرحمٰن عثمان، الطبعة الثانية الثانية ١٤٠٣ هـ ـ دار الفكر ـ بيروت.
- ٢٥٦ ـ الموطأ: للإمام مالك، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي ـ مكتبة البابي الحلبي ـ مصر.
- ۲۵۷ ـ ملاك التأويل: لابن الزبير الغرناطي، تحقيق سعيد الفلاح، الطبعة الأولى ١٤٠٣ ـ دار الغرب الإسلامي ـ بيروت.

- ٢٥٨ \_ ميزان الاعتدال: للذهبي، تحقيق على البجاوي ـ دار المعرفة ـ بيروت.
- ٢٥٩ ـ الناسخ والمنسوخ: لقتادة، تحقيق حاتم الضامن، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- 77. الناسخ والمنسوخ: لأبي عبيد، تحقيق محمد المديغر، الطبعة الأولى 17. مكتبة الرشد الرياض.
- 771 ـ الناسخ والمنسوخ: للنحاس، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ ـ مؤسسة الكتب الثقافية \_ بيروت.
- ٢٦٢ ـ الناسخ والمنسوخ: لابن حزم، تحقيق عبدالغفار بنداري، الطبعة الأولى ١٦٢ ـ الناسخ والمنسوخ: لابن حزم، تحقيق عبدالغفار بنداري، الطبعة الأولى ١٤٠٦ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ۲۲۳ ـ الناسخ والمنسوخ: لهبة الله المقرىء، تحقيق زهير الشاويش ومحمد كنعان، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ ـ المكتب الإسلامي ـ بيروت.
- ۲۹۶ ـ النسخ في القرآن: لمصطفى زيد، الطبعة الثالثة ۱٤٠٨هـ ـ دار الوفاء ـ مصر.
- 770 ـ نكت الحافظ ابن حجر على مقدمة ابن الصلاح: تحقيق الشيخ ربيع المدخلي، الطبعة الثانية 18۰۸هـ ـ دار الراية ـ الرياض.
  - ٢٦٦ \_ النكت الظراف: هامش تحفة الأشراف ـ للحافظ ابن حجر.
  - ۲۹۷ \_ النكت والعيون: للماوردي \_ مؤسسة الكتب الثقافية \_ بيروت.
  - **٢٦٨ ـ النهاية في غريب الحديث:** لابن الأثير ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ۲۲۹ ـ نواسخ القرآن: لابن الجوزي، الطبعة الأولى ۱٤٠٥هـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٢٧ ـ النوافخ العطرة في الأحاديث المشتهرة: للصفدي، تحقيق محمد عطا، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ مؤسسة الكتب الثقافية ـ بيروت.
- ۲۷۱ ـ الوسيط في تفسير القرآن: للواحدي، تحقيق جماعة، الطبعة الأولى ١٤١٥ ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ۲۷۲ ـ وضح البرهان في مشكلات القرآن: لبيان الحق النيسابوري، تحقيق صفوان داوودي، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ـ دار القلم ـ دمشق.
- ۲۷۳ ـ الومضات في تخريج كتاب الديات: لابن أبي عاصم، تخريج الدكتور خالد الجميلي، الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ ـ دار الندوة الجديدة ـ بيروت.



## فهرس المؤضوعات

| الصفحة | الموضوع                                  |
|--------|------------------------------------------|
| v      | ـ مقدمة التحقيق                          |
| ۱۳     | ـ مقدمة في بيان أسباب النزول             |
| 10     | ـ تمهید ـ                                |
| 10     | _ معنى سبب النزول                        |
| 77     | ـ طريق معرفة سبب النزول                  |
| ۱۸     | ـ عناية العلماء بأسباب النزول            |
| 19     | ـ فوائد معرفة أسباب النزول               |
| 74     | _ التعبير عن سبب النزول                  |
| 7 £    | ـ تعدد الأسباب والنازل واحد              |
| ۳.     | ـ عموم اللفظ، وخصوص السبب                |
| ٣٢     | ـ ترجمة الحافظ ابن حجر ـ رحمه الله تعالى |
| 44     | _ اسمه ونسبه ولقبه                       |
| ٣٣     | ـ ولادته ـ صفاته ـ نشأته وطلبه للعلم     |
| 48     | ـ رحلاته                                 |
| 40     | _ شيوخه                                  |
| 47     | _ مهامه                                  |
| 47     | _ تلاميذه                                |
| 47     | _ مصنفاته                                |
| ٣٨     | _ من أهم مصنفاته                         |

| الصا | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | _ مكانته وثناء الأئمة عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | _ وفاته وما قيل في رثائه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | مصادر الترجمةم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | ـ التعريف بالمخطوط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | ـ وصف المخطوطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | _ صورة الصفحة الأولى للمخطوط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | _ صورة الصفحة الثانية من المخطوطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | _ صورة نهاية سورة البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | ـ المنهج المتبع في التحقيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | منهج الحافظ ابن حجر في هذا الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | ـ مقدمة كتاب العجاب للحافظ ابن حجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | _ سورة الفاتحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | ـ سورة البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | سب نزول قوله تعالى: ﴿ الْمَرْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّاللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّالَّهِ الللل |
|      | سبب نزول قوله تعالى: ﴿الْمَرْقِ﴾ [الآية: ١]ي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | ﴿ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [الآيات: ١ - ٥]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | سبب نزول قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَنَّهُمْ أَمْ لَمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | َ لَنْذِرْهُمْ ﴾ [الآية: ٦]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَبِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | الآية: ٨]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|      | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ [الآية: ١١]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | سبب نزول قوله تعالى: ﴿قَالُوٓا أَنْوُمِنُ كُمَّا ءَامَنَ ٱلشُّفَهَآءُ﴾ [الآية: ١٣]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنًا﴾ [الآية: ١٤]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | سبب نزول قوله تعالى: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا﴾ [الآية: ١٧]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | سبب نزول قوله تعالى: ﴿أَوْ كُصَيِّبٍ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ﴾ [الآية: ١٩]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | سبب نزول قوله تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا اَلنَّاسُ﴾ [الآية: ٢١]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|      | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْيِ ۚ أَنْ يَضْرِبَ مَثَكُا﴾ [الآية: ٢٦]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | سبب ترون فوت محتى . برين سه د يست ييءن يهرب سنر ب در د يا د د د د د د د د د د د د د د د د د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿قُلُّ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ              |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 118 | خَالِمَكَةُ﴾ [الآية: ٩٤]                                                                      |
| 117 | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَنَجِدَنَّهُمْ أَخْرَصَ ٱلنَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ﴾ [الآية: ٩٦]        |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ ﴾ إلى قوله تعالى:                  |
| 117 | ﴿ لِلْكَنْفِرِينَ ﴿ ﴾ [الآيتان: ٩٧ _ ٩٨]                                                      |
| ۱۲۸ | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ءَايَكِتِ بَيْنَكَتِّ﴾ [الآية: ٩٩]        |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ أَوَكُلُّمَا عَنهَدُوا عَهُدُا نَبَذَهُ فَرِيقٌ مِّنَّهُمْ ﴾           |
| 179 | الالاله: ١٠٠٠ [ ١٠٠١ ]                                                                        |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ مُصَكِّدَةً لِّمَا       |
| ۱۳۰ | مَعَهُمْ ﴾ [الآية: ١٠١]                                                                       |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَنَّ ﴾    |
| ۱۳۱ | [الآية: ۲۰۲]                                                                                  |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَمَاۤ أُنِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَنُرُوتَ وَمَرُوتً ﴾       |
| 121 | [الاية: ١٠٢]                                                                                  |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَقُولُوا رَعِنَا﴾ [الآية:         |
| ١٦٠ | [14]                                                                                          |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿مَّا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ وَلَا            |
| 771 | المُشْرِكِينَ ﴾ [الآية: ١٠٥]                                                                  |
|     | سببُ نزول قوله تعالى: ﴿مَا نَسَخ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ عِنْمِر مِنْهَا ﴾          |
| 175 | [الآية: ١٠٦]                                                                                  |
| 170 | سبب نزول قوله تعالى: ﴿أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْتَكُوا رَسُولَكُمْ ۗ [الآية: ١٠٨]              |
|     | سببِ نزول قوله تعالى: ﴿ وَدَ كَثِيرٌ مِن آمَلِ ٱلْكِنَبِ لَوْ يَرُدُّونَكُم ﴾                 |
| 179 | [الاية: ١٠٩]                                                                                  |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ بَكَلَ مَنْ أَسْلَمَ وَجُهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ [الآية:        |
| 171 | [117                                                                                          |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ كَنَالِكَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمَّ ﴾ [الآية: |
| 148 | [118]                                                                                         |

|   | سبب نـزول قـولـه تـعـالـى: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا﴾                                               |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | الآية: ١٦٥]                                                                                                                          |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنَّادِ﴾ [الآية: ١٦٧]                                                              |
|   |                                                                                                                                      |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ حَلَلًا طَيِّبًا ﴾                                          |
|   | [الآية: ١٦٨]                                                                                                                         |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ﴾ [الآية: ١٧٠]                                              |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ [الآية: ١٧١]                                                                      |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿فَمَنِ أَضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَآ إِثْمَ عَلَيْهُ                                                |
|   | [الآية: ۱۷۳]                                                                                                                         |
|   | [الآية: ۱۷۳]<br>سبب نزول قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْكِتَبِ﴾<br>[الآنة: ۱۷٤]               |
|   | [الآية: ١٧٤]                                                                                                                         |
| • | رادية : ١٧٤ .<br>سبب نزول قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْهِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ﴾<br>دينتَ منسودة |
|   | [الآية: ۱۷۷]                                                                                                                         |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُذِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَالَى ﴾                                  |
|   | [الآية: ۱۷۸]                                                                                                                         |
|   | <br>سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ﴾ [الآية: ١٧٩]                                                             |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَالِكَ تَخْفِيكُ مِن رَّيِكُمْ وَرَحْمَةٌ﴾ [الآية: ١٧٨]                                                       |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ﴾ [الآية:                                         |
|   | سبب ترون قوله تعالى. تريايها البين عامق ترب عليكم الطِبيام، [11يه.<br>184]                                                           |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِيرَ ۖ يُطِيقُونَكُمُ فِدْيَةٌ﴾ [الآية: ١٨٤]                                                      |
|   |                                                                                                                                      |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْمُهُ ﴾ [الآية: ١٨٥] .                                                 |
| ن | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّرَا                                                       |
|   | أَنْتِكَامِ أُخَرُّ [الآية: ١٨٥]                                                                                                     |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ ﴾ [الآية:                                                     |
|   | ۲۸۲]                                                                                                                                 |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ أُمِلَّ لَكُمْ لَيَلَةً ٱلصِّيَامِ ٱلزَّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمْ ﴾                                              |
|   | [الآية: ١٨٧]                                                                                                                         |

|              | سبب نـزول قـولـه تـعـالـى: ﴿وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَقَّ يَتَبَيَّنَ لَكُرُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ                                                              |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777          | الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ [الآية: ١٨٧]                                                                                                                 |
| 475          | سبب نَزُول قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلَا تُبَثِّرُوهُ ﴾ وَأَنتُمْ عَكِمُفُونَ فِي ٱلْمَسَاحِدِّ ﴾ [الآية: ١٨٧]                                                           |
| 777          | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَا تَتْأَكُلُوٓا أَمَوَاكُمُ بَيْنَكُمُ بِالْبَطِلِ﴾ [الآية: ١٨٨] .                                                                        |
| <b>۲</b> ٦٦  | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَتُدَلُوا بِهَا ۚ إِلَى اَلْحُكَّامِ﴾ [الآية: ١٨٨]                                                                                           |
| Y'7.A        | سبب نزول قوله تعالى: ﴿يَسْتَقُونَكَ عَنِ ٱلْأَمِـلَةِ﴾ [الآية: ١٨٩]                                                                                                 |
|              | سبب نرون قوله تعالى: ﴿وَلَيْسَ الْهِرُ بِأَن تَأْتُواْ ٱلْمُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا﴾ سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَيْسَ الْهِرُ بِأَن تَأْتُواْ ٱلْمُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا﴾ |
| <b>779</b>   |                                                                                                                                                                     |
| , , ,        | [الآية: ١٨٩]                                                                                                                                                        |
| <b>U</b> .,, | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَتِلُونَكُرُ﴾ [الآية:                                                                            |
| <b>Y V A</b> |                                                                                                                                                                     |
|              | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ النَّهُرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحَرُمُنَتُ قِصَاصٌ ﴾ [الآية:                                                                |
| ۲۸۰          | [198                                                                                                                                                                |
| ۲۸۳          | سبب نزول قوله تعالى: ﴿فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ﴾ [الآية: ١٩٤]                                                                              |
|              | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِآلِدِيكُرُ إِلَى النَّهُلُكُةِ ﴾                                                             |
| 444          | [الآية: ١٩٥]                                                                                                                                                        |
| 490          | سبب نزول قولُه تعالى: ﴿وَأَتِنُوا لَغُجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ﴾ [الآية: ١٩٦]                                                                                       |
| 444          | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ فَمَنَ تَمَنَّعَ بِٱلْمُهْرَةِ إِلَى ٱلْحَيَّجُ ۗ [الآية: ١٩٦]                                                                               |
|              | سبب نزول قوله تعالى: ﴿فَنَ كَانَ مِنكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِ ۚ أَذَى مِن زَأْسِهِ﴾ [الآية:                                                                           |
| <b>197</b>   | [197]                                                                                                                                                               |
| 4.7          | سِبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَا جِـدَالَ فِي ٱلْحَيِّجُ ﴾ [الآية: ١٩٧]                                                                                                 |
| ٣.٧          | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَتَسَزَوَّدُواْ فَإِنَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقْوَيُّ ۗ [الآية: ١٩٨]                                                                           |
| ٣١.          | سبب نزول قوله تعالى: ﴿فَإِكَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقْوَئَّ﴾ [الآية: ١٩٨]                                                                                             |
|              | سبب نزول قوله تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُوا فَضَلًا مِن                                                                                          |
| ٣١١          | رَّبَكُمُّ ﴾ [الآية: ١٩٨]                                                                                                                                           |
| 410          | سببُ نزولُ قوله تعالى: ﴿ثُمَّةً أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ ٱلنَّكَاشُ﴾ [الآية: ١٩٩]                                                                           |
|              | سبب نـزولُ قـولـه تـعـالـي: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُم مَنَاسِكُكُمْ فَٱذْكُرُواْ اللَّهَ كَذِكْرُوْ                                                                       |
| 441          | اَلِكَاهُ كُنَّمُ ﴾ [الآية: ٢٠٠]                                                                                                                                    |
|              |                                                                                                                                                                     |

|             | ٥٣٠                                                                                                                                                                                      |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 408         | سبب نُزُولُ قُولُه تعالى: ﴿يَشْئُلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ ﴾ [الآية: ٢١٩]                                                                                                     |
| 408         | سَبِيلِ ٱللَّهِ﴾ [الآية: ٢١٨]                                                                                                                                                            |
| 1 4 ¥       | سبب نـزول قـولـه تـعـالـى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَهَدُواْ فِي                                                                                             |
| <b>45</b>   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيدٍّ ﴾ [الآية: ٢١٧]                                                                                             |
| 450         |                                                                                                                                                                                          |
|             | سبب نزول قوله تعالى: ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَكُمْ ﴾ [الآية:                                                                                                        |
| 454         | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ يَشْئُلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ ﴾ [الآية: ٢١٥]                                                                                                                    |
| 454         | خَلُواْ ﴾ [الآبة: ٢١٤]                                                                                                                                                                   |
|             | سبب نزول قوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّــَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ                                                                               |
| 481         | الردية الدائم الدائم المسام                                                                          |
| 1 2 .       | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ [الآية: ٢١٢]<br>سبب نزول قوله تعالى: ﴿فَهَدَى اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ |
| 444<br>45 • | T   T   4, V     @   i.e.                                                                                                                                                                |
|             | [الآية: ٢١١]                                                                                                                                                                             |
| ٣٣٩         |                                                                                                                                                                                          |
|             | سبب نـزول قـولـه تـعـالـى: ﴿سَلَ بَنِيٓ إِسْرَهِ بِلَ كُمْ ءَاتَيْنَهُم مِّنْ ءَايَةِ بَيْنَةُ﴾                                                                                          |
| ٣٣٧         | [الانة: ۲۰۸]                                                                                                                                                                             |
|             | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذْخُلُواْ فِي ٱلسِّـلْمِ كَآفَّةً ﴾                                                                                             |
| ٣٣٣         | الله ♦ [الآية: ٢٠٧]                                                                                                                                                                      |
| 1 1 1       | الآیه: ۲۰۰۱                                                                                                                                                                              |
| 447         | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُ أَتَّقِ ٱللَّهَ أَخَذَتُهُ ٱلْمِزَّةُ بِٱلْإِشْرِ ﴾<br>[الآية: ٢٠٦]                                                                             |
| 444         | [الاية: ۲۰٤]                                                                                                                                                                             |
|             | سببِ نزول قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾                                                                                              |
| 440         | وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقَ﴾ [الآية: ٢٠٠]                                                                                                                                      |
|             | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ فَمِنَ ٱلنَّكَاسِ مَن يَكُولُ رَبُّنِكَ ءَالِنَا فِي ٱلدُّنْيَا                                                                                                   |

| الصفخة      | الموضوع                                                                                                                                                                                     |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 401         | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَيَشْكُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْمَكْوَّ﴾ [الآية: ٢١٩]<br>سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَيَشْتُلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَنَكِّ قُلْ إِصْلاَحٌ لَمُمْ خَيْرٌ ﴾ [الآية:       |
| <b>70</b> V | ruu.                                                                                                                                                                                        |
| 771         | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَا نَنكِمُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ﴾ [الآية: ٢٢١] سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى﴾ [الآية:                           |
| 377         |                                                                                                                                                                                             |
| <b>~</b>    | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ نِسَآ قُكُمْ حَرَّتُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرَّثَكُمْ أَنَّ شِنْتُمْ ﴾ [الآية:                                                                                            |
| <b>77</b> V | [YYY                                                                                                                                                                                        |
| ***         | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَا تَجْعَلُواْ اللَّهَ عُرْضَكَةً لِأَيْمَنِكُمْ ﴾ [الآية: ٢٢٤] سبب نزول قوله تعالى: ﴿لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نِسَآبِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ ﴾ [الآية: |
| 491         |                                                                                                                                                                                             |
| 444         | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَٱلْمُطَلِّقَاتُ يَثَرَبَّصَنَ بِأَنفُسِهِنَ ثَلَثَةَ قُرُوٓءً﴾ [الآية:<br>٢٢٨]                                                                                      |
|             | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَحِلُّ لَمُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي ٓ أَرْحَامِهِنَّ ﴾                                                                                       |
| 494         | اللَّية: ٨٧٨]                                                                                                                                                                               |
| 444         | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ الطَّلَقُ مَرَّتَاتِنْ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُونِ أَوْ نَسْرِيخُ بِإِحْسَنِ ﴾ [الآية: ٢٢٩]                                                                              |
| 447         | الآية: ٢٢٩]                                                                                                                                                                                 |
|             | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا غَِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا                                                                                                |
| 499         | غَيْرُهُ [الآية: ٢٣٠]                                                                                                                                                                       |
| ٤٠٣         | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَا تُمُسِكُوهُنَّ ضِرَازًا لِنَعْنَدُوًّا﴾ [الآية: ٢٣١]                                                                                                            |
| ٤٠٤         | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَا نَنَّخِذُوٓا ءَايَتِ اللَّهِ هُزُوًّا﴾ [الآية: ٢٣١]                                                                                                             |
|             | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ ٱللِّسَاءَ فَلَكُنْ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ ﴾                                                                                            |
| ٤٠٥.        | [الآية: ٢٣٢]                                                                                                                                                                                |
|             | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصَّنَ ﴾                                                                                             |
| ٤٠٨         | [الآية: ٢٣٤]                                                                                                                                                                                |

|   | سبب نـزول قـولـه تـعـالـى: ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ، مِنْ خِطْبَةِ                                                                                       |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | النِّسَآءِ﴾ [الآية: ٢٣٥]                                                                                                                                                         |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَمَتِّمُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَّرُهُ ﴾ [الآية: ٢٣٦]                                                                                                 |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ حَنْفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَاوَتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [الآية:                                                                                       |
|   |                                                                                                                                                                                  |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَقُومُواْ لِلَّهِ قَـنِتِينَ﴾ [الآية: ٢٣٨]<br>سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلِلْمُطَلَقَتِ مَتَكُمُ إِلْمَعُرُونِ ۚ حَقًّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ﴾<br>[الآية: ٢٤١] |
|   | سبب نزول قوله تعالى ﴿ وَلِي عَلَيْهِ الْمُعَالَّقِينَ مَنْهُ الْمُتَعَمِّونَ كُونًا عَلَى الْمُتَّقِيرَ ﴾                                                                        |
|   | الآية: ٢٤١]                                                                                                                                                                      |
|   |                                                                                                                                                                                  |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿مَّن ذَا ٱلَّذِى يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا فَيُضَاعِفَهُ لَهُۥ﴾<br>[3] تن مهم]                                                                      |
|   | [الآية: ٢٤٥]<br>سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ مَا اَقْتَـتَلُواْ وَلَكِمِنَّ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا                                                                   |
| ١ | سبب بـزول فـولـه تـعـالـي: ﴿وَلَوْ شَاءُ اللَّهُ مَا اقْتَــتُلُوا وَلَاكِنَ اللَّهُ يَقْعُلُ مَا<br>مُرِيرَةٍ مِن اللَّهِ يَقْعُلُ مِنْ                                         |
|   | يُرِيدُ ﴾ [الآية: ٢٥٣]                                                                                                                                                           |
|   | سَبِّبُ نَزُولُ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [الآية: ٢٥٥]                                                                                             |
| • | سبب نزول قوله تعالى: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُۥ إِلَّا بِإِذْنِهِۦُ﴾ [الآية: ٢٥٥]                                                                                        |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِّ﴾ [الآية: ٢٥٧]                                                                                                                  |
| َ | سبب نزول قوله تعالى: ﴿اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَا                                                                                  |
|   | اَنْ اَنْ الْحَدِينِ الْحَدِينِ الْحَدِينِ الْحَدِينِ الْحَدِينِ الْحَدِينِ الْحَدِينِ الْحَدِينِ الْحَدِينِ ا                                                                   |
| : | الورِج [الآية: ١٥٧]<br>سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ أَوْلِيَآؤُهُمُ الطَّاعُوتُ﴾ [الآية:<br>سنة:                                                                  |
|   |                                                                                                                                                                                  |
| 4 | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِـُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحِي ٱلْمَوْتَيُّ }                                                                                        |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِـُكُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحِي ٱلْمَوْتَىۗ ﴾<br>[الآية: ٢٦٠]                                                                       |
| : | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [الآية                                                                                            |
|   |                                                                                                                                                                                  |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ﴾ [الآية: ٢٦٧] .                                                                                             |
|   | سبب نزُول قوله تعالى: ﴿إِن تُبْـدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِـمَّا مِنَّ﴾ [الآية: ٢٧١]                                                                                               |
|   | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنِهُمْ وَلَكِينَ ٱللَّهَ يَهْدِى مَنِ                                                                                                 |
|   | يَشَكَآتُهُ [الآية: ٢٧٢]                                                                                                                                                         |
|   | <b>\^_</b>                                                                                                                                                                       |

| الص | الموضوع                                                                                                                                                                                              |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ الَّذِينَ أَخْصِرُوا فِ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾                                                                                                                       |
| )   | [الآية: ۲۷۳]                                                                                                                                                                                         |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُم بِٱلَّتِلِ وَٱلنَّهَادِ سِنَّا                                                                                                               |
|     | وَعَلَانِيكَةً ﴾ [الآية: ٢٧٤]                                                                                                                                                                        |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿قَالُوٓا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوْأَ﴾ [الآية: ٢٧٥]                                                                                                                   |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ۚ اَمَنُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ                                                                                                            |
|     | الرِّيَوْأَ﴾ [الآية: ٢٧٨]                                                                                                                                                                            |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَلِكُمْ ﴾ [الآية: ٢٧٩]                                                                                                                    |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ ۚ فَنَظِرَهُ ۚ إِلَىٰ مَيْسَرَةً ﴾ [الآية: ٢٨٠]                                                                                                      |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْبَ كَاتِبٌ أَن يَكُنُبَ كَامَهُ اللَّهُ ۗ [الآية:                                                                                                                   |
|     | ΥΛΥ                                                                                                                                                                                                  |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَا يَأْبَ الشُّهَدَآهُ إِذَا مَا دُعُوأً﴾ [الآية: ٢٨٢]                                                                                                                      |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَا يُصَارَلُ كَاتِبٌ وَلَا شَهِيدٌ﴾ [الآية: ٢٨٢]                                                                                                                            |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضَا فَلْيُؤَدِّ ٱلَّذِى ٱؤْتُمِنَ أَمَنْتَهُ﴾<br>سبب نزول قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضَا فَلْيُؤَدِّ ٱلَّذِى ٱؤْتُمِنَ أَمَنْتَهُ﴾ |
|     | تعبب ترون فوله تعالى. ﴿ وَإِن آمِن بعضهم بعض قليورِ اللَّذِي أُونمِن أَمْنَتُهُ ۗ<br>[الآية: ٢٨٣]                                                                                                    |
|     |                                                                                                                                                                                                      |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبَدُّواْ مَا فِي أَنْشُرِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبَكُمُ                                                                                                            |
|     | بِهِ اللَّهِ ﴾ [الآية: ٢٨٤]                                                                                                                                                                          |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ ﴾ [الآية: ٢٨٥]                                                                                                        |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [الآية: ٢٨٦]                                                                                                                  |
|     | سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا ۚ إِصْرًا﴾ [الآية: ٢٨٦]                                                                                                                               |
|     | فهرس الأحاديث الشريفة                                                                                                                                                                                |
|     | فهرس المصادر والمراجع                                                                                                                                                                                |
|     | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات                                                                                                                                                                         |
|     | * * *                                                                                                                                                                                                |